
El CELAM se vistió  
de púrpura

El Presidente del Consejo Episcopal Latinoamericano 
y Arzobispo de Aparecida, Brasil, Don Raymundo 
Damasceno Assis, fue agregado al Colegio Cardenalicio 
por Su Santidad Benedicto XVI en el Consistorio del 20 

de noviembre de 2010.

La noticia de su nombramiento se dio a conocer mientras el 
Cardenal Damasceno, en la asamblea especial del Sínodo 
de los obispos para el Medio Oriente, ofrecía a las Iglesias 
hermanas de aquella región martirizada el apoyo y la ayuda 
del CELAM. 

Un signo –ha dicho entonces comentando la coinci-
dencia– del periodo de gracia que toca a la Iglesia del 
Continente latinoamericano, llamada a vivir la experiencia 
de comunión que afloró de la asamblea de Aparecida. 
Una comunión que se extiende a la Iglesia universal. 
Estoy aquí para testimoniarla en modo concreto a las 
Iglesias del Medio Oriente.

El Cardenal Raymundo nació el 15 de febrero de 1937 en Capela 
Nova, en el Estado de Minas Gerais, en Brasil. Entró al seminario 
menor de la Arquidiócesis de Mariana en 1955. Sucesivamente 
realizó en el seminario mayor el curso de filosofía. En el año 
1960, el entonces Arzobispo, Mons. Oscar de Oliveira, lo mandó 
a la Arquidiócesis de Brasilia, apenas erigida, para ayudar 
al obispo de la nueva Iglesia particular. No fue difícil para el 
Arzobispo de Brasilia, Mons. José Newton de Almeida Baptista, 
intuir las enormes potencialidades del joven sacerdote. De este 
modo lo envió a Roma para que pudiera seguir los estudios de 
teología en la Pontificia Universidad Gregoriana, donde obtuvo 
el doctorado. En Múnich, Alemania, terminó su formación en el 
Instituto Superior de Catequesis.



2 BOLETÍN CELAM 330

A su regreso a Brasil, en 1968, fue ordenado sacerdote el 19 
de marzo del mismo año, en Conselheiro Lafaiete, en el estado 
de Minas Gerais. Desarrolló diversos cargos al servicio de 
la Arquidiócesis de Brasilia. Fue coordinador de catequesis, 
párroco de la iglesia del Santísimo Sacramento, canciller 
arquidiocesano, cofundador y profesor del seminario mayor 
Nuestra Señora de Fátima y profesor del departamento de 
filosofía de la Universidad de Brasilia.

El empeño y el cuidado con los que desarrolló estos cargos 
mostraron la madurez para una misión superior. Así, el 18 de 
junio de 1986, fue nombrado obispo titular de Novapietra y 
auxiliar de Brasilia. El 15 de septiembre del mismo año fue 
ordenado Obispo en la catedral de Brasilia, por el Cardenal 
José Freire Falcão. En Brasilia desempeñó sus primeros cargos 
pastorales en su nueva función como Auxiliar y Vicario General. 
También fue director del curso superior de teología para los 
laicos y miembro de la Academia Brasileña de Letras.

También, al interno de la Conferencia Nacional de los Obispos 
de Brasil, ha desarrollado diversas tareas ya sea como miembro 
de Comisiones y Consejos o como Secretario General por dos 
mandatos (1995-1999 y 1999-2003). Importantes también han 
sido los cargos cubiertos en el CELAM. Después de algunos 
años en los cuales ha sido miembro de la Comisión Episcopal 
del Departamento de Catequesis (1987-1991), ha desarrollado 
la tarea de Secretario General de 1991 a 1995. En este momento 
Juan Pablo II le confió también el papel de Secretario General 
para la IV Conferencia General del Episcopado Latinoamericano, 
desarrollada en 1992, en Santo Domingo. Siempre en el ámbito 
del CELAM, ha sido miembro del Comité Económico (1995-
1999) y del Departamento de Comunicaciones, mientras que 
al interior de la Conferencia Nacional de los Obispos de Brasil 
ha cubierto los encargos de miembro de la Comisión para 
la comunicación, la educación y la cultura (2003-2007) y de 
presidente del Consejo fiscal, cargo confiado para el cuatrienio 
(2007-2011). A partir de 2003 es también presidente de la 
Comisión de la campaña de evangelización.

Nombrado cuarto Arzobispo de Aparecida el 28 de enero de 
2004, tomó posesión de la Arquidiócesis el 25 de marzo de 



3DICIEMBRE 2010

2004. El Santuario Nacional Mariano de Aparecida fue elegido 
por Su Santidad Benedicto XVI como sede de la V Conferencia 
General del episcopado latinoamericano, celebrada del 13 al 
31 de mayo de 2007, y donde el futuro cardenal Raymundo 
Damasceno se distinguió por la calidez de su hospitalidad 
y por su gran intuición organizativa a los pies de la pequeña 
Virgen Morena.

En el curso de la 31ª Asamblea General desarrollada en la 
Habana, Cuba, en julio de 2007, fue elegido Presidente del 
CELAM para el cuatrienio 2007-2011. Es miembro del Pontificio 
Consejo de las Comunicaciones Sociales y de la Pontificia 
Comisión para América Latina.

Ha participado activamente en diversas asambleas sinodales, 
la última aquella para el Medio Oriente celebrada en octubre 
de este año, en el curso de la cual ha propuesto, entre otras 
cosas, un programa pastoral a nivel continental cuyo objetivo 
primario sea el hacer de tal manera que los emigrantes del 
Oriente Medio en América no pierdan el contacto con sus 
países de origen.

Por parte de la actual Presidencia del CELAM acompañaron en 
el Consistorio al Cardenal Damasceno el Arzobispo de Mérida, 
Venezuela, Mons. Baltazar Porras, primer Vicepresidente; 
Mons. José Leopoldo González González, Obispo Auxiliar de 
Guadalajara, México, Secretario General; Mons. Sidney Fones, 
chileno, y actual Secretario Adjunto. En la visita de cortesía, en 
el atrio de la Sala de Audiencias Pablo VI, fuimos testigos de la 
fila que se formó para saludar y felicitar al Cardenal Damasceno 
atraídos por su sonrisa cálida, su mirada serena y su gran 
talante humano.

Creemos que este nombramiento es sin duda un loable 
reconocimiento, por parte del Romano Pontífice, a la entrega, 
dedicación y fecundidad del ministerio ejercido por el Cardenal 
Damasceno a lo largo de su vida a favor de la Iglesia que 
peregrina en Brasil y en particular a la Arquidiócesis de 
Aparecida. Pero también consideramos esta nominación 
como un reconocimiento a la Iglesia diseminada a lo largo y 



ancho del Continente Latinoamericano y El Caribe que a partir 
del acontecimiento de Aparecida se encuentra en estado 
permanente de misión.

Estimado lector, con la alegría del Adviento que nos prepara 
para llegar a Belén al encuentro con el Emmanuel, el Dios 
con nosotros, ponemos en sus manos el presente Boletín 
augurándole una Feliz Navidad y un Próspero Año Nuevo 2011.

+ José Leopoldo González González

Obispo Auxiliar de Guadalajara, México 
Secretario General del CELAM



5DICIEMBRE 2010

Intervención del Presidente 
del CELAM en la Asamblea 
Especial para Oriente Medio 
del Sínodo de los Obispos
10-24 de octubre 2010

Venerables Padres Sinodales
Caros hermanos y hermanas en Cristo 

En primer lugar quisiera agradecer al Santo Padre Benedicto 
XVI mi nombramiento para participar, en mi calidad de 
Presidente del Consejo Episcopal Latinoamericano y del 
Caribe, en este Sínodo de las Iglesias que peregrinan en 

los países de Medio Oriente. Muchísimas gracias, Santo Padre, por este 
nombramiento que me honra y alega, y que es una señal de deferencia de 
su Santidad por la Iglesia de América Latina.

A las Iglesias hermanas del Medio Oriente que han sido la cuna de 
la Iglesia de Jesucristo y lugar primero de su expansión y, más aún, lugar 
privilegiado de manifestación de la “plenitud de los tiempos” en la persona 
del Señor Jesús.

Al participar en este Sínodo para el Medio Oriente tengo que reconocer 
con gratitud la inmensa riqueza que hemos recibido a través de Uds. En 
primer lugar los libros sagrados de la Biblia que nos alimentan en nuestro 
encuentro con el Señor y nos iluminan en cada decisión que debemos 
tomar para nuestra vida personal y eclesial. También la Tradición viva y los 
Concilios, que, en su recepción dinámica, permiten a nuestras Iglesias con 
sus riquezas únicas y diversas, hacer que nuestros pueblos compartan la 
vida de Jesucristo. No quisiéramos olvidar la rica Pneumatología de las 
Iglesias Orientales.



6 BOLETÍN CELAM 330

La multiculturalidad fundante de Uds. es un hecho desde la primera 
expansión eclesial. Con el tiempo ciertamente ha sufrido muchos ajustes y 
desequilibrios numéricos, y social-políticos, y sufrió correcciones. También 
hoy día, en nuestro mundo globalizado y marcado por muchas tensiones, es 
algo que todos experimentamos día a día y para lo cual podemos aprender 
mucho de las historias y dificultades presentes de estas Iglesias.

El tema de la laicidad de los gobiernos que dirigen nuestros pueblos 
en muchos casos se ha tornado discriminatoria, sea por intransigencias 
ideológicas sea, como para algunos de Uds., por una imposición teocrática, 
una “islamización” de lo público. Este es un desafío que compartimos con 
Uds. que nos exige luchar por una auténtica libertad religiosa en el ámbito 
público. Debemos también tener este hecho muy presente en la catequesis 
a fin de formar cristianos y ciudadanos muy conscientes de sus derechos 
y deberes. El Santo Padre Benedicto XVI, en su visita a Francia (2008), 
retomó el valioso concepto de una “laicidad positiva”.

Desde esta situación surge un desafío del cual nosotros hemos tomado 
nueva conciencia. Se trata de la formación de los laicos de nuestras Iglesias. 
En nuestra última Conferencia General de Latinoamérica y El Caribe (en el 
año 2007) realizada en Aparecida, Brasil, se destacó que esta formación debe 



7DICIEMBRE 2010

iniciarse por un profundo encuentro personal con Jesucristo que marque 
y perdure como experiencia constante en la vida de cada uno y con una 
adecuada formación en la roca de la Palabra de Dios, de cara a la nueva 
situación cultural que vivimos. Esto debe permitir presencia de los laicos en 
los nuevos areópagos y en las tareas de servicio público.

Al mencionar a los discípulos laicos no se puede dejar de mencionar 
la enorme importancia de la familia como formadora de valores humanos 
y cristianos. Todas las familias hoy día sufren de una ruptura generacional 
causada por la velocidad con que todo cambia hoy. Pero esto, no debe 
inhibir la fuerza educadora de la misma. En algunos aspectos de la familia 
podemos coincidir con creyentes musulmanes al respecto y lo hemos visto 
en votaciones en organismos internacionales. Pero hay otros aspectos de 
la concepción concreta de la familia que nos distancian de los mismos, por 
ejemplo en el rol de la mujer en la familia y en la sociedad.

El formar laicos para los tiempos de hoy no dispensa, muy por el 
contrario, requiere también formar presbíteros que se den cuenta de la 
honda necesidad de una gran “conversión personal y pastoral” para hacer 
de sus parroquias y servicios lugares y ministerios de animación misionera, 
a la manera de las primeras comunidades cristianas. Es necesario pasar de 
una pastoral de conservación hacia una pastoral animada por el espíritu 
misionero. En la Conferencia General de Aparecida el Santo Padre afirmó 
que el ser “discípulos y misioneros de Jesucristo” son dos caras de la misma 
medalla. No hay discípulo si no se es misionero y no hay misioneros si no 
se es discípulo.



8 BOLETÍN CELAM 330

Esta necesaria “conversión” también tendrá profundas consecuencias en 
la pastoral vocacional. El joven de hoy quiere darse con generosidad al Dios 
de la Vida, pero se retrae cuando sólo percibe esfuerzos de preservación 
y no descubre la novedad transformadora del Evangelio en nuestra historia 
presente. La pastoral vocacional debe ayudarle a los jóvenes a descubrir 
a Jesus como “Camino, Verdad y Vida” y mostrarles los diversos caminos 
para seguir a Jesús, destacando la vocación para el sacerdocio y la vida 
consagrada.

En nuestros países latinoamericanos y del Caribe tenemos muchos 
emigrantes del Medio Oriente –de primera y ya de segunda generación– 
cuya mayoría son cristianos. Muchos se han incorporado a la Iglesia latina 
y hay pequeños grupos con sus propias heptarquías. Quisiéramos que se 
crezca aún más en la conciencia de nuestra fe católica común y que se 
acercaran más hacia una acción misionera compartida. En este momento 
desarrollamos en todas nuestras Iglesias la llamada “Misión Continental”, 
fruto de la Conferencia General de Aparecida. Sería hermoso testimonio 
poder unirnos en este esfuerzo evangelizador.

Por último, queremos compartir con Uds. la preocupación del conflicto 
Israelí-Palestino. En esto también estamos en comunión con el Santo Padre 
en su esfuerzo por encontrar una solución al conflicto. ¡Que la paz entre 
estos dos pueblos sea restablecida en la tierra de Jesús!

Pedimos al Señor Jesús, por la intercesión de María Santísima, Reina 
de los Apóstoles, que derrame sobre esta asamblea sinodal su Espíritu que 
todo lo renueva.

Dom Raymundo Damasceno Assis

Arzobispo de Aparecida, Brasil
Presidente del CELAM



9DICIEMBRE 2010

Seminario sobre política: 
“Políticos jóvenes,  
dirigentes de partidos  
y funcionarios públicos”

“... quien entre ustedes quiera llegar a ser grande 
que se haga servidor de los demás”  

(Mc 10, 43)

Convocados por el Departamento de Justicia y Solidaridad 
del CELAM, en su Sección “Laicos constructores de la 
Sociedad”, nos hemos reunido en la ciudad de Panamá, 
del 13 al 15 de noviembre, representantes de 16 países de 

América Latina y El Caribe (Argentina, Bolivia, Brasil, Chile, Colombia, 
Ecuador, Guatemala, Honduras, México, Nicaragua, Panamá, Paraguay, Perú, 
Puerto Rico, República Dominicana y Venezuela), en el Seminario “Políticos 
jóvenes, dirigentes de partidos y funcionarios públicos”, con el propósito 
de colaborar con las Conferencias Episcopales ofreciendo espacios de ref lexión 
y análisis a partir de la Palabra de Dios y de la DSI, para contribuir a recuperar 
la dimensión ética de la política.

En un clima de reflexión, análisis y oración, Obispos, Sacerdotes, 
Religiosos, Religiosas, Académicos, Empresarios, Gobernantes, Legisladores, 
Líderes de Organizaciones Políticas, de movimientos sociales y de trabajadores, 
y Comunidades Cristianas, hemos compartido nuestras inquietudes ante los 
cambios políticos que están surgiendo en nuestro continente. Queremos 
dar a conocer, por tanto, algunas de las inquietudes que se nos presentan 
como desafíos, pero también como oportunidades para realizar una labor 
que acompañe los cambios necesarios en materia política.



10 BOLETÍN CELAM 330

I.	 Algunas consideraciones sobre la realidad

Desde el ámbito socio-político

1.	 En América Latina y El Caribe, la pobreza sigue siendo el mayor problema 
a enfrentar, cuyos porcentajes nacionales llegan hasta más de la mitad 
del total de su población. Esta situación de pobreza deja secuelas que 
limitan el crecimiento armónico de cada persona. Tanto la globalización, 
cuando permite sólo la concentración de poder y de riquezas en manos 
de unos pocos (cf. DA 62), como la falta de políticas públicas a favor 
de los más desposeídos, hacen emerger nuevos rostros de pobres en 
nuestros países (cf. DA 402); hoy somos conscientes que 

ya no se trata simplemente del fenómeno de la explotación y opresión, 
sino de algo nuevo: la exclusión social… ya no se está abajo, en la 
periferia o sin poder, sino que se está afuera. Los excluidos no son 
solamente “explotados” sino “sobrantes” y “desechables (DA 65).

2.	 A nivel político compartimos lo expresado por los Obispos de 
Latinoamérica y El Caribe en la V Conferencia del Episcopado en 



11DICIEMBRE 2010

Aparecida, donde afirmaban que en la región se ha tenido un cierto 
progreso democrático que se demuestra en diversos procesos 
electorales; sin embargo, veían con preocupación “el acelerado avance 
de diversas formas de regresión autoritaria por vía democrática que, 
en ciertas ocasiones, derivan en regímenes de corte neopopulistas” 
(DA 74). Esto ha contribuido a acrecentar el desencanto por la política 
y, en algunos casos, por la democracia, especialmente en los jóvenes, 
llevando a un sistemático desgaste de las instituciones del Estado; por 
tanto, el proceso de consolidación y fortalecimiento de la democracia 
aún sigue siendo una asignatura pendiente en la Región.

3.	 El constante aumento de la inseguridad ciudadana, con precarias políticas 
públicas de seguridad por parte del Estado, así como la inequidad 
social, el narcotráfico y la aparición de grupos armados que se valen del 
creciente fenómeno del armamentismo y tráfico de armas, se convierten 
en una clara amenaza para la consolidación de la democracia y la paz 
en la región. Toda esta problemática tiene que ser superada para que 
nuestros pueblos puedan gozar de un desarrollo armónico que no abarca 
únicamente lo económico, sino también lo socio-cultural-espiritual.

4.	 También constatamos que existe actualmente un 

recrudecimiento de la corrupción en la sociedad y en el Estado, que 
involucra a los poderes legislativos y ejecutivos en todos los niveles, y 
alcanza también al sistema judicial que, a menudo inclina su juicio a 
favor de los poderosos y genera impunidad, lo que pone en serio riesgo 
la credibilidad de las instituciones públicas y aumenta la desconf ianza 
del pueblo, fenómeno que se une a un profundo desprecio de la 
legalidad (DA 77).

5.	 En algunos países las políticas gubernamentales se diseñan en función 
electoral y de cuotas de poder y, no tanto, en la búsqueda del bien 
común de la ciudadanía, lo que manifiesta una miopía política por parte 
de los gobernantes al no tener una visión estratégica de largo plazo, sino 
propuestas inmediatistas y, a veces, sólo en función de la concentración 
de poder en manos de personajes de talante mesiánico.

6.	 Aunado a esto, se percibe una falta de voluntad política para fortalecer 
la alternancia del poder. Algunos presidentes de naciones han provocado 



12 BOLETÍN CELAM 330

un cambio en la Constitución de sus respectivos países o en leyes 
que les facilite la reelección presidencial en períodos consecutivos. 
La permanencia en cargos públicos de elección popular por largos 
períodos, no benefician la promoción de nuevos liderazgos y los cambios 
necesarios para el desarrollo de nuestros países y, mucho menos, para 
el fortalecimiento de los valores democráticos.

7.	 El proceso de integración de nuestros países es vital para la consolidación 
de la democracia en la región; es uno de los caminos para lograr superar 
las enormes diferencias, principalmente económicas, y tener una mayor 
incidencia en los centros de poder mundial.

8.	 En algunos de nuestros países van apareciendo nuevos actores sociales, 
como los indígenas, las mujeres, los afrodescendientes, los profesionales, 
que “están tomando conciencia del poder que tienen entre sus manos 
y de la posibilidad de generar cambios importantes para el logro de 
políticas públicas más justas, que reviertan su situación de exclusión” 
(DA 75).

Desde el ámbito eclesial

9.	 Existe credibilidad hacia la Iglesia católica por su sensibilidad y trabajo 
social en bien de los más desposeídos, la riqueza de documentos 
pastorales, la promoción de espacios de diálogo con la sociedad, con el 
Estado y, en muchos de los casos, por la sana distancia de la Jerarquía 
con respecto al poder político. Son muchos los laicos que desde la fe 
cristiana cultivan el valor del servicio en la actividad pública, con sencillez 
de vida, prudencia, pertinencia, valentía y honestidad.

10.	La Iglesia debe seguir fortaleciendo los esfuerzos que realiza en el 
acompañamiento y la apertura de espacios de formación, para quienes 
participan activamente en la acción político-social y de participación 
ciudadana en los procesos de fortalecimiento de la vida democrática de 
nuestros pueblos. Formación no sólo en los ámbitos ideológicos, sino 
también en los elementos de fe y de principios del Evangelio plasmados 
en la Doctrina Social de la Iglesia.

11.	 Ha sido fundamental el decidido y profético trabajo de la Iglesia en 
bien del pueblo en tiempos de regímenes autoritarios que gobernaron 
nuestros países, produciendo heridas en el alma de los pueblos que aún 



13DICIEMBRE 2010

son difíciles de sanar. La memoria histórica de esos hechos elaborada 
por miembros de la Iglesia, ha permitido asumir aprendizajes para el 
futuro de nuestros países, además de dar a conocer a los responsables 
directos de tanto dolor.

12.	A pesar de los avances que se han dado, aún no se ha desarrollado una 
pastoral orgánica de acompañamiento a quienes participan activamente 
en la vida política, cultural, económica y en organizaciones sociales de 
nuestros países, lo que ha impedido que muchas veces los católicos que 
forman parte de la clase dirigente, estén plenamente formados en su fe 
y obren acorde a ella.

13.	Son muy débiles aún las experiencias formativas de ciudadanía socialmente 
responsable desde los postulados de la Doctrina Social de la Iglesia, que 
ofrecen los centros de formación católicos (colegios, universidades, 
seminarios); esto ha impedido despertar en los jóvenes la inquietud de 
participar activamente en la vida socio-política; por tanto, es necesario 
diseñar estrategias educativas que abarquen los principales tópicos con-
tenidos en la Doctrina Social de la Iglesia y en las Encíclicas Sociales.

II.	 Iluminación doctrinal

14.	La vida de los creyentes acontece en situaciones sociales, económicas 
y culturales muy concretas, por esto “la pastoral de la Iglesia no puede 
prescindir del contexto histórico donde viven sus miembros”; y que 
esas “transformaciones sociales y culturales representan naturalmente 
nuevos desafíos para la Iglesia en su misión de construir el Reino de Dios”  
(DA 367).

15.	Nuestro compromiso por la justicia, la reconciliación y la paz, tiene su 
fuente fecunda en Dios Padre que reconcilia en sí todas las cosas (cf. 2 
Co 5,18-20; Ef 1,10), en Jesucristo “nuestra paz” (Ef 2,14), que derriba 
los muros de la división, y en la fuerza del Espíritu que con sus dones 
nos impulsa a vivir en la dinámica del amor y del servicio.

16.	Nuestro compromiso cristiano exige colaborar en la construcción del 
Reino de Dios, y éste pasa por las estructuras temporales. Uno de los 
ámbitos que colabora en esta construcción es la política como servicio 
que facilita la consolidación de la convivencia social dentro de un Estado 
de Derecho y de Justicia, permitiendo fijar los roles y límites del Estado 



14 BOLETÍN CELAM 330

y del sector privado, así como definir las leyes que garantizan la dignidad 
de la persona humana.

17.	 El Concilio Vaticano II, enseña que 

el ejercicio de la actividad política, sea en el interior de la comunidad, 
sea en las instituciones que representan al Estado, debe exteriorizarse, 
efectivamente, dentro de los límites del orden moral, según las 
exigencias del bien común entendido en forma dinámica, y según un 
orden jurídico legítimamente establecido o por establecer (GS 74). 

	 La libertad es fundamental en el ejercicio de la actividad política, puesto 
que cada cristiano puede comprometerse en la opción política de su 
preferencia, valorando críticamente los postulados de dicha opción.

18.	Nuestra vocación es vivir la santidad en el seguimiento de Jesús en los 
espacios donde nos encontremos; de ahí que, iluminados por la Palabra 
de Dios, alimentados en la Mesa del Cuerpo y Sangre de Jesucristo, 
y reconciliados por la misericordia infinita, nos proyectamos en la 
construcción de una nueva sociedad, expresión del Reino de Dios, donde 
los pobres y excluidos tengan el lugar que les corresponde, accediendo 
a todo aquello que les permitan una vida digna.

19.	La Iglesia contribuye con su doctrina y obrar en la construcción del Bien 
Común de todos los pueblos; ella es sacramento de reconciliación y de 
paz, y está llamada a ser “una escuela permanente de verdad y justicia, 
de perdón y reconciliación para construir una paz auténtica” (DA 542), 
a través de la cual se consolide la democracia y el Estado de derecho y 
de justicia en nuestros pueblos.

20.	Nos sentimos urgidos por el amor a ser “constructores de paz” entre 
los pueblos y naciones de nuestro Continente, reafirmando una ética de 
la solidaridad. Somos conscientes que no es fácil ser “luz del mundo” 
y “fermento en la masa” para construir una ciudad temporal acorde 
con el proyecto de Dios. Esto implica un diálogo fecundo y permanente 
entre fe y razón que desemboque en una coherencia entre fe y vida 
en los ámbitos político, económico y social, que exige una adecuada 
formación de la conciencia, que se traduzca en conocimiento profundo 
y sistemático de la Doctrina Social de la Iglesia (cf. DA 505).



15DICIEMBRE 2010

21.	 Los creyentes, iluminados por la Palabra de Dios, estamos llamados a 
hacer una “alianza con la creación” (DCE 50), que nos permita proteger 
la casa común; estamos comprometidos en el cuidado, la promoción y 
defensa de la vida y de la dignidad humana; somos portadores de buenas 
noticias de paz y reconciliación entre nuestros pueblos; optamos por los 
excluidos y abandonados de la sociedad (cf. DA 391); nos preocupamos 
por el manejo transparente de los recursos públicos, la aplicación 
de la justicia expedita, equitativa y transparente; y promovemos un 
desarrollo humano integral que atienda a todos y todas, sin exclusiones 
ni favoritismos. Esto lo hacemos desde el contexto de nuestra fe y en 
comunión y participación con tantos hermanos que trabajan para la 
construcción del Bien Común.

III.	Compromisos

Discernir los signos de los tiempos

22.	Es necesario tener un profundo conocimiento de la realidad en cada país, 
no sólo basado en los indicadores oficiales, algunas veces maquillados, sino 
principalmente en la vivencia diaria de las personas, de tal manera que 
podamos responder mejor a las inquietudes y aspiraciones de nuestros 
pueblos reconociendo las riquezas y la complejidad que les caracteriza.

23.	No podemos ignorar el valor de servicio que tiene la política para 
el desarrollo de nuestros pueblos y para el fortalecimiento de la 
institucionalidad democrática, lo que exige un efectivo acompañamiento 
pastoral de quienes la ejercen para que trabajen por el Bien Común 
respondiendo a su vocación de servicio.

24.	Urge trabajar activamente alentando modelos de desarrollo humano 
integral, a través del diseño de “acciones concretas que tengan incidencia 
en los Estados para la aprobación de políticas sociales y económicas que 
atiendan las variadas necesidades de la población y que conduzcan hacia 
un desarrollo sostenible” (DA 403).

Nuevos liderazgos con un nuevo estilo de hacer política

25.	Como cristianos debemos promover una ética de las virtudes públicas 
y privadas que tenga como eje a la justicia; ella será el eje vertebrador 
de la moral social, política y económica, punto esencial de referencia 
para actuar en la “cosa pública”.



16 BOLETÍN CELAM 330

26.	Los partidos políticos, los movimientos sociales y los gremios deben ser 
espacios propicios para la formación política e ideológica que garantice 
a los nuevos líderes, un razonable pensar y actuar al servicio de la 
construcción del Bien Común, manteniendo una relación estrecha entre 
la ética y la política.

27.	 Fomentar y apoyar la formación socio-política de los ciudadanos en 
la línea de la construcción de la paz y la justicia desde los valores 
democráticos, lo que implica insistir en la participación política de los 
laicos como una opción de servicio y de compromiso en la búsqueda 
de crear nuevos modelos de sociedad.

28.	Generar prácticas de control ciudadano desde el valor de la honestidad, 
denunciando la corrupción, el fraude electoral, el clientelismo político 
y el abuso de autoridad, como gravísimos pecados y perversión del 
ejercicio de cualquier actividad pública, velando para que se apliquen 
las sanciones necesarias.

29.	Trabajar para que el interés primario de quienes ejercen la política y los 
cargos públicos, no esté centrado exclusivamente en los lineamientos 
partidarios, sino principalmente, en una acción decidida con base en 
las exigencias y necesidades de las comunidades que les ha dado la 
oportunidad de servir. La persona y, en general, el pueblo, debe ser 
el foco de interés del obrar político, evitando el seguimiento irracional 
de líderes mesiánicos apartados de la realidad social y apegados 
exclusivamente a sus personalismos.

30.	Se hace indispensable el diseño de una pastoral orgánica y especializada 
del mundo de la política que acompañe a las personas que asumen 
cargos públicos y participan activamente en este mundo. Esto supone 
contar con asesores y equipos pastorales especializados que faciliten el 
acompañamiento pastoral y espiritual de dirigentes de partidos políticos, 
funcionarios públicos y líderes de los movimientos sociales en el ejercicio 
de su misión.

31.	Los medios de comunicación social juegan un rol importante en la 
sociedad política; por tanto, se hace necesario promover la apertura 
de espacios y programas donde se haga presente el debate abierto, la 
crítica, la tolerancia, el pluralismo, para crear una opinión pública bien 
fundamentada.



17DICIEMBRE 2010

Como servidores en la actividad política, debemos incentivar las virtudes 
cristianas que nos han acompañado durante toda la vida y que hoy se nos 
proponen desde el ámbito discipular y misionero en el servicio a nuestros 
pueblos. Somos conscientes que nuestro compromiso político-social, tiene 
su origen en nuestra vocación bautismal para ser sal de la tierra y luz del 
mundo, trabajando por una sociedad más justa, solidaria, equitativa y donde 
los principios de la paz y la justicia estén presentes permanentemente.

Nos acogemos a la protección maternal de la Virgen María, invocada 
con amor en nuestro continente, para que, como ella y con ella, seamos 
portadores de la Bueva Noticia de Jesucristo, Vida plena para nuestros 
pueblos.

Ciudad de Panamá, noviembre de 2010.

Fe de erratas: por error en el número anterior del Boletín CELAM, 
página 108, informe del Observatorio Pastoral, se mencionó como Obispo 
Responsable a Monseñor  José Leopoldo González, Secretario General 
del CELAM, cuando el Obispo Responsable es Monseñor Víctor Sánchez 
Espinosa, Arzobispo de Puebla.



Que la celebración del nacimiento de Jesús  
nos anime a “hacer de este continente  

un modelo de reconciliación, de justicia y de paz” 
(Mensaje Final de Aparecida)



19DICIEMBRE 2010

Declaración de Quito
Conferencia Regional Humanitaria  
sobre la Protección de Personas 
Desplazadas y Refugiadas.
Seguimiento al Plan de Acción de México

Pronunciamiento de las organizaciones  
de la Sociedad Civil 

Quito, Ecuador, 9 de noviembre de 2010 

Las organizaciones no gubernamentales, humanitarias, de 
derechos humanos vinculadas a la movilidad humana, 
asociaciones de refugiados y desplazados, Iglesia católica 
y expertos y académicos provenientes de Costa Rica, El 

Salvador, Panamá, Venezuela, Colombia, Perú, Ecuador, Brasil, Estados 
Unidos y Chile, reunidos en la ciudad de Quito para hacer un seguimiento 
a la Declaración y el Plan de Acción de México, adoptados por veinte 
gobiernos de la región en noviembre de 2004 para “fortalecer la protección 
internacional de los refugiados en América Latina,

Reconociendo la participación en la Conferencia Regional Humanitaria de 
representantes de gobiernos de Estados Unidos, México, El Salvador, Costa 
Rica, Panamá, Colombia, Brasil, Perú, Argentina, Bolivia y Noruega, además 
de instituciones estatales de Derechos Humanos de Ecuador, Colombia, 
Perú, Venezuela, Brasil, Costa Rica, Panamá y Argentina,

Preocupados por la persistencia de situaciones que provocan el 
desplazamiento forzado de personas que buscan protección dentro y fuera 
de sus países y por la emergencia de nuevos flujos de migraciones forzadas 
atribuidas a causas socio-económicas, de la naturaleza y a nuevas formas 
de violencia,



20 BOLETÍN CELAM 330

Constatando que en ocasiones tiende a priorizarse la agenda de seguridad 
por encima de la agenda de protección de los derechos humanos de las 
personas refugiadas y desplazadas,

Advirtiendo que persisten, y en ocasiones se agravan, las formas de 
discriminación de las personas refugiadas y desplazadas por razones de 
género, edad, pertenencia a grupos étnicos o situación de discapacidad, así 
como preocupantes y crecientes manifestaciones de xenofobia y rechazo 
a la diversidad que agravan su situación de vulnerabilidad e impiden la 
realización de sus derechos,

Teniendo en cuenta que, en la región, Colombia es el país de origen del 
mayor número de personas refugiadas, reconocidas o no, y que Argentina, 
Brasil, Chile, Costa Rica, Ecuador, Panamá, Venezuela, Estados Unidos y 
Canadá son algunos de los países de destino de la mayoría de este flujo de 
refugiados en la región,

Considerando que en Colombia persiste una crisis humanitaria y de 
derechos humanos ocasionada por el desplazamiento forzado y que las 
formas de violencia que lo provocan se extienden más allá de sus fronteras 
y empiezan a generar flujos de desplazamiento interno de población civil 
en territorio de países vecinos,

Considerando que en otros países de la región emergen nuevas formas 
de violencia que están produciendo desplazamiento forzado interno y 
desplazamientos transfronterizos, 

Reconociendo los esfuerzos realizados por gobiernos y Estados de 
Ecuador, Argentina, Bolivia, Uruguay, Chile, Perú, Venezuela, Colombia, 
México, Costa Rica, El Salvador y Brasil, para adaptar su legislación 
en concordancia con el Derecho Internacional de los Refugiados y los 
Principios Rectores sobre Desplazamientos Internos y para convertir en 
políticas públicas las recomendaciones incluidas en el Plan de Acción de  
México,

Celebrando las buenas prácticas y la voluntad política para asegurar el 
reconocimiento de las personas refugiadas mediante procesos de registro 
ampliado como el que implementó el gobierno del Ecuador, los programas 
de reasentamiento solidario; propuestos por los gobiernos de Brasil, Chile, 



21DICIEMBRE 2010

Paraguay, Uruguay y Argentina; el principio de goce efectivo de derechos 
adoptado por la Corte Constitucional de Colombia para superar el estado 
de cosas inconstitucional provocado por el desplazamiento forzado; los 
esfuerzos por incluir a los desplazados por el conflicto armado interno del 
Perú en los planes de reparación de las víctimas,

Reconociendo los avances en la jurisprudencia de la Corte Interamericana 
de Derechos Humanos en la protección de los derechos de las personas 
desplazadas y refugiadas,

Reconociendo el aporte de la Oficina del Alto Comisionado de las 
Naciones Unidas para los Refugiados a fin de contribuir al reconocimiento 
y protección de las personas refugiadas y desplazadas, y a la construcción 
de políticas públicas que aseguren sus derechos.

Destacando los esfuerzos de las instituciones nacionales de promoción 
y protección de derechos humanos, Procuradurías y Comisionados de 
Derechos Humanos, las Defensorías del Pueblo, de los Habitantes y 
Defensorías Públicas Oficiales, orientados a la protección de los derechos 
de las personas refugiadas y desplazadas.

Valorando la participación de la sociedad civil, las Iglesias y la academia y el 
aporte de la cooperación internacional para la identificación, caracterización, 
protección, atención y búsqueda de soluciones duraderas para las personas 
refugiadas y desplazadas,

Tomando en consideración los resultados de los encuentros nacionales 
preparatorios de la Conferencia Regional Humanitaria, realizados en Costa 
Rica, Venezuela, Ecuador, Panamá y Colombia.

Reconociendo la participación de los gobiernos de la región en la 
Conferencia Regional Humanitaria y en sus actividades preparatorias como 
una buena práctica de diálogo horizontal y construcción de propuestas 
de protección, atención y de soluciones duraderas, en el espíritu de la 
Declaración y el Plan de Acción de México,

Saludando los procesos de organización de las personas refugiadas y 
desplazadas, su integración en procesos comunitarios con la población 
receptora y su participación en la definición de políticas públicas que 
aseguren soluciones duraderas,



22 BOLETÍN CELAM 330

Reaf irmando que la repatriación voluntaria de las personas refugiadas y 
el retorno voluntario de los desplazados deben tener en cuenta condiciones 
de voluntariedad, seguridad, dignidad y garantías de no repetición 
por parte de los gobiernos para asegurar la protección integral de sus  
derechos,

Recordando que la Declaración de México reafirmó 

“la validez y vigencia de los principios y normas contenidos en la 
Convención sobre el Estatuto de los Refugiados de 1951 y su Protocolo 
de 1967, así como la complementariedad del derecho internacional de 
los refugiados, del derecho internacional de los derechos humanos y 
del derecho internacional humanitario, y por ende la importancia de la 
utilización bajo el principio pro-homine de las normas y principios de 
estas tres ramas del derecho internacional para fortalecer la protección 
de los refugiados y otras personas que tienen el derecho a la protección 
internacional” y que los gobiernos que suscribieron esta Declaración 
reconocieron “el carácter de jus cogens del principio de la no-devolución 
(non-refoulement), incluyendo el no rechazo en frontera, piedra angular 
del derecho internacional de los refugiados, recogido en la Convención 
sobre el Estatuto de los Refugiados de 1951 y su Protocolo de 1967, y 
af irmado asimismo en el artículo 22 (8) de la Convención Americana sobre 
Derechos Humanos, y el artículo 3 de la Convención contra la Tortura y 
otros Tratos o Penas Crueles, Inhumanos o Degradantes, y el compromiso 
de los países de América Latina con el mantenimiento de fronteras abiertas 
para garantizar la protección y seguridad de quienes tienen el derecho a 
la protección internacional”,

Tomando en consideración la realidad de las personas refugiadas y el 
desplazamiento forzado, así como las buenas prácticas en las respuestas 
institucionales y sociales y el importante rol de la cooperación internacional 
y teniendo en cuenta la necesidad de avanzar en el cumplimiento 
de los compromisos asumidos en la Declaración y el Plan de Acción  
de México,

Alarmados por la grave situación de desplazamiento interno que ocurre 
en Haití como consecuencia de desastres naturales, pobreza y violencia y 
los efectos de esta crisis en países de la región que reciben cada vez más 
personas procedentes de este país,



23DICIEMBRE 2010

Declaramos

Que tienen plena vigencia la Declaración y el Plan de Acción de México, 
y por lo tanto, instamos a los gobiernos a hacer mayores esfuerzos para 
asegurar el cumplimiento de los compromisos asumidos y a adoptar los pasos 
que se requieran para hacer realidad la hoja de ruta de los derechos de las 
personas refugiadas y desplazadas en la región, siguiendo la tradición de asilo 
de América Latina y el espíritu de la Declaración de Cartagena de 1984.

Que se mantienen flujos de refugiados y solicitantes de asilo con motivo 
del conflicto armado en Colombia, situación que debe concitar la acción de 
los gobiernos para asegurar la protección de las personas que cruzan las 
fronteras y para promover soluciones duraderas que incluyen la integración en 
los países de asilo, el reasentamiento solidario en otros países y la repatriación 
voluntaria, que debe estar antecedida de plenas condiciones de seguridad 
y dignidad por parte del país de origen.

Que en concordancia con el Plan de acción de México es preciso 
revitalizar la búsqueda de soluciones duraderas. Si bien se constatan avances 
en el reasentamiento solidario, este programa debe ser fortalecido en 
el marco de la cooperación Sur-Sur, la responsabilidad compartida y el 
compromiso de solidaridad de los Estados para con los refugiados.

Que la realidad actual y la voluntad de las personas refugiadas se orientan 
a la integración en los países de asilo y, por lo tanto, es necesario fortalecer 
los procesos de integración y autosuficiencia económica, en cumplimiento 
del programa de ciudades Solidarias, para el cual las ONG pueden contribuir 
con su experiencia en programas de formación, formulación y ejecución 
de proyectos de generación de ingresos y microcrédito, para los cuales es 
necesaria la participación responsable del sector financiero. Instamos a 
la comunidad internacional a ampliar su contribución para la atención de 
los refugiados colombianos en los países de asilo, y a promover iniciativas 
de desarrollo local con un enfoque territorial de integración con las 
comunidades receptoras.

Que se mantiene una situación crítica y compleja de desplazamiento 
forzado en Colombia, que de acuerdo con la Corte Constitucional de este 
país se asume como un “estado de cosas inconstitucional” que requiere 
de soluciones múltiples para asegurar el goce efectivo de derechos de esta 
población. Aún así, hay importantes avances legislativos y de implementación 



24 BOLETÍN CELAM 330

de políticas públicas que deben mantenerse. Instamos al gobierno 
colombiano a cumplir con los requerimientos del tribunal constitucional, a 
promover una eficaz restitución de tierras para las comunidades desplazadas 
y a ofrecer plenas garantías para la labor de las organizaciones de población 
desplazada, sus líderes víctimas de asesinatos selectivos, persecución y 
amenazas. La Conferencia Regional Humanitaria reconoce la labor de la 
Corte Constitucional de Colombia y de la sociedad civil para asegurar el goce 
efectivo de derechos de la población desplazada como una buena práctica 
que debería ser referente para otros países de la región.

Que emergen nuevas formas de desplazamiento interno y migraciones 
transfronterizas que deben ser consideradas por los gobiernos, como los 
éxodos de población rural por modelos económicos de libre comercio que 
afectan a los campesinos más pobres; desplazamiento forzado por proyectos 
en gran escala, construcción de hidroeléctricas, uso de la tierra para 
producir agro combustibles, economías extractivas de recursos naturales y 
madera preciosas y desastres socio naturales atribuidos a la nefasta acción 
de empresas transnacionales sobre la naturaleza. Así mismo, hay formas 
de violencia generalizada asociada a comercios ilegales de drogas, trata y 
tráfico de personas y tráfico de armas, atribuidas a nuevos grupos armados 
con inmenso poder local que provocan formas de desplazamiento en zonas 
urbanas y zonas de frontera. Estas nuevas formas de violencia constituyen un 
desafío para la democracia y el Estado de derecho y deben ser consideradas 
para intervenir sus causas y atender sus consecuencias, en el marco de la 
Declaración y el Plan de Acción de México.

Que se requiere fortalecer la labor de organismos como el ACNUR cuya 
presencia en la región para atender situaciones de refugio y desplazamiento 
tiene plena validez. No ayuda al ejercicio de los derechos de las personas 
desplazadas internas el debilitamiento de la figura del Representante Especial 
del Secretario General de las Naciones Unidas para los Desplazados Internos. 
Los organismos internacionales y el sistema interamericano están en mora de 
articular esfuerzos para promover los derechos de las personas refugiadas 
y desplazadas en la región.

Que es necesario reactivar y fortalecer el mecanismo de reuniones 
entre los Estados, la sociedad civil y la comunidad internacional para 
hacer seguimiento a los flujos de personas solicitantes de asilo, refugiadas 
y necesitadas de protección, promoviendo un diálogo constructivo y 



25DICIEMBRE 2010

permitiendo una mayor participación a la sociedad civil, teniendo en cuenta 
sus prácticas y experiencia de protección en terreno.

Que es urgente promover una acción positiva desde los medios de 
comunicación frente al desplazamiento, el refugio y las migraciones que 
contribuya a reconocer los derechos de las personas refugiadas y desplazadas 
y a prevenir la xenofobia y toda forma de discriminación.

Que los acuerdos bilaterales y multilaterales en materia de seguridad, 
lucha contra el terrorismo, el narcotráfico y la violencia que implementan los 
gobiernos, deben tener en cuenta los derechos de las personas desplazadas 
y refugiadas y los derechos humanos como premisa necesaria para una 
seguridad estable y sostenible en la región.

Que es urgente asegurar el acceso a la justicia de las mujeres que han 
sido víctimas de violencia sexual basada en género en el marco del conflicto 
armado y violencia generalizada.

Que cobran mucha relevancia escenarios multilaterales como Unasur, 
Mercosur y asociaciones y organizaciones del Sistema Interamericano, 
Conferencia Sudamericana de Migraciones, el Sistema de Integración 
Centroamericano (SICA) y la Asamblea y el Consejo Permanente de la OEA 
para promover la inclusión del Plan de Acción de México como documento 
guía de las políticas públicas sobre refugiados. En tal sentido la Conferencia 
acoge la propuesta del gobierno de México para promover en la OEA un 
proyecto de declaración sobre el tema de los desplazamientos internos, y 
del gobierno de Ecuador de activar mecanismos similares en Unasur, que 
deberían considerar la elaboración de un Plan de Acción para Desplazados 
Internos.

Que cobra la mayor importancia el papel de las instituciones nacionales 
defensoras de los derechos humanos y, por lo tanto, instamos a las 
Defensorías y demás organismos a continuar realizando esfuerzos en 
la protección de las personas desplazadas y refugiadas en la región, en 
seguimiento al Plan de Acción de México.

Que condenamos los asesinatos de líderes de población desplazada en 
Colombia e instamos al gobierno a garantizar la vida de las personas que 
reclaman sus derechos de verdad, justicia y reparación.



26 BOLETÍN CELAM 330

Que constituye una importante experiencia de participación la realización 
de esta Conferencia Regional Humanitaria, convocada por la sociedad civil 
con la participación de delegados de los gobiernos, comunidad internacional 
e instituciones nacionales de derechos humanos y que es necesario dar 
continuidad al proceso iniciado en Quito para asegurar el seguimiento y 
monitoreo a esta declaración y mantener la interlocución con los gobiernos. 
En este sentido, es necesario fortalecer mecanismos de seguimiento, formas 
de interlocución con los gobiernos y presentación de informes periódicos 
en torno a esta declaración.

Que es urgente una acción internacional de solidaridad con el pueblo 
de Haití, que involucre a los gobiernos y organismos internacionales, para 
atender con urgencia a las personas concentradas en campamentos de 
desplazados, dispersos por el territorio nacional y a quienes buscan asilo 
en otros países.

Por último, los asistentes a la Conferencia Regional Humanitaria 
expresamos nuestro agradecimiento y reconocimiento al gobierno del 
Ecuador por auspiciar esta convocatoria. Así mismo, reconocemos la 
iniciativa y el esfuerzo de las organizaciones que hicieron posible esta 
Conferencia: Consultoría para los Derechos Humanos y el Desplazamiento 
CODHES, Consejo Noruego para Refugiados, Refugees International, 
Servico Jesuita a Refugiados, Pastoral de Movilidad Humana de Ecuador, 
Pastoral Social de Colombia y Costa Rica, y las Hermanas Scalabrinianas. 
También, reconocemos y agradecemos el auspicio de ACNUR, Consejería 
en Proyectos, OIM, IIDH, Comisión Interamericana de Derechos Humanos, 
Universidad Andina Simón Bolívar, FLACSO, IDEHUCA, Instituto de 
Derechos Humanos y Relaciones Internacionales de la Universidad Javeriana 
de Colombia, WOLA, CEJIL y el apoyo de los gobiernos de Noruega, 
Suecia, Estados Unidos, que hicieron posible esta reunión de seguimiento 
a la Declaración y el Plan de Acción de México.



27DICIEMBRE 2010

V Encuentro Continental  
de Pastoral sobre  
Derechos Humanos
San Salvador, 29 de noviembre al 3 de diciembre de 2010

“Nada me importa tanto como la vida humana”

DECLARACIÓN FINAL

Como Discípulos Misioneros de Jesucristo, el Señor de la Vida y 
de la historia, hemos sido convocados por el Departamento de 
Justicia y Solidaridad del Consejo Episcopal Latinoamericano 
para ver, reflexionar, sentir y escuchar los clamores del 

pueblo que sufre violencia y experimenta el atropello en sus más elementales 
derechos, en el V Encuentro Continental sobre Derechos Humanos. 
Sentimos más que nunca 
la fuerza de la Palabra 
de Dios que nos desafía 
a volver nuestra mirada 
a los rostros sufrientes 
de los excluidos, de 
los sometidos a nuevas 
esclavitudes, de quienes 
no tienen esperanza y 
en sus miradas buscan 
la palabra que libera y 
restituye la dignidad de 
ser persona.

Nos interpela, en nuestra condición de creyentes y personas de buena 
voluntad, el imperativo ético de construir una sociedad justa, fraterna y 
solidaria donde se viva con dignidad y libertad. Nuestra fidelidad a Dios y al 



28 BOLETÍN CELAM 330

ser humano se traduce en el decidido compromiso de promover y defender 
la dignidad del ser humano con sus derechos y deberes.

1.	 Con alegría y esperanza damos gracias a Dios por el don de la vida 
y la dignidad de cada ser humano. Reafirmamos nuestro encuentro 
con Jesucristo que ha venido para darnos vida en abundancia y para 
recuperar el mandato de que ningún ser humano, ningún pueblo debe 
ser excluido del reconocimiento de sus derechos. “Les aseguro que lo 
que hayan hecho a uno sólo de éstos, mis hermanos menores, me lo 
hicieron a mi” (Mt 25, 40).

2.	 Nada me importa tanto como la vida humana. Es algo tan serio y tan 
profundo, más que la violación de cualquier otro derecho humano, 
porque es vida de los hijos de Dios; y porque esa sangre no hace 
sino negar el amor, despertar nuevos odios, hacer imposible la 
reconciliación y la paz (Monseñor Oscar Romero, 16 de marzo 
de 1980). 

	 En este contexto, afirmamos la universalidad, inviolabilidad e integralidad 
de los derechos humanos. A estos derechos les corresponden deberes 
y obligaciones de la humanidad y de cada persona.

3.	 En espíritu de humildad, hacemos memoria de los mártires que 
entregaron su vida por la defensa de los derechos humanos en nuestra 
región, en particular nos mueve la memoria de Mons. Oscar Arnulfo 
Romero y de tantos mártires de El Salvador, Centroamérica y el resto 
del Continente. Junto a ellos hacemos memoria de otros testigos que 
desde distintos credos y convicciones han marcado el camino de la 
defensa de los derechos de los más desprotegidos y débiles en el mundo 
(cfr. Documento de Aparecida, 220).

4.	 Pedimos perdón porque no siempre hemos tenido el compromiso 
con los derechos humanos y en algunas ocasiones el miedo y una falsa 
prudencia nos han hecho callar e impedido avanzar en el camino.

5.	 Constatamos en nuestra sociedad una creciente conciencia sobre el 
valor de los derechos humanos y la centralidad que deben ocupar en 
el ordenamiento político. Hay numerosas expresiones de sociedad 
civil que trabajan incansablemente para asegurar el goce efectivo de 



29DICIEMBRE 2010

derechos para las poblaciones vulnerables y más pobres. Al mismo 
tiempo hay organismos internacionales y estatales que en distintos 
países profundizan en las políticas públicas con enfoque en derechos 
humanos. La perspectiva diferencial a favor de poblaciones indígenas, 
afrodescendientes, mujeres, personas con capacidades diferentes, entre 
otros, hacen parte de un marco que se abre paso en varios países.

6.	 A pesar de estos avances tenemos que constatar con dolor que 
persisten situaciones vergonzosas de violación a los derechos humanos. 
La existencia de un sistema social y económico que no está centrado 
en la persona humana y en sus derechos ha llevado a una degradación 
de las condiciones de poblaciones que han caído en situaciones de 
exclusión de todo orden. El Continente ha crecido económicamente, 
pero eso no se ha traducido en una mayor equidad y justicia social. Más 
de 200 millones de personas viven en condiciones inaceptables en un 
continente de enorme riqueza natural y biodiversidad que tiene todas 
las posibilidades de garantizar el bienestar y la dignidad de su población. 
La feminización de la pobreza. La ausencia de condiciones de trabajo 
digno para millones de habitantes de nuestro continente. La inequidad 
en el acceso a los recursos, a la política y a los bienes de la creación 
sigue siendo un grave escándalo para esta región que no podrá avanzar 
en su integración en el mundo actual mientras persistan estas dolorosas 
situaciones.

7.	 La región vive una crisis de humanidad con nuevos retos que imponen 
la necesidad de establecer una verdadera cultura de los derechos 
humanos.

8.	 Entre esos nuevos retos señalamos los referentes a los derechos 
ambientales por la grave crisis de cambio climático, la destrucción de 
los ecosistemas, la implantación de formas de consumo irresponsable, la 
explotación de recursos naturales sin cuidado del medio ambiente. Esto 
se da especialmente en el campo de la minería y los hidrocarburos, y la 
falta de normas y leyes que garanticen la protección de la casa común 
que es el mundo que se nos entrega con un destino universal para el 
beneficio de todos los seres humanos y de todas las generaciones.

9.	 Por muchos años la impunidad ha sido el común denominador en las 
violaciones a los derechos humanos causadas por agentes al servicio 



30 BOLETÍN CELAM 330

del Estado y por grupos poderosos. Todavía la independencia del poder 
judicial es un desafío para fortalecer nuestras frágiles democracias. 
Los mismos grupos han logrado en muchos casos politizar el marco 
de los derechos humanos y desplazar el imperativo humanitario de 
reconocimiento de la dignidad de cada ser humano.

10.	Nuestros pueblos indígenas y afrodescendientes han sufrido a lo largo de 
la historia una cadena de violaciones y desconocimiento de sus derechos 
que ofende a Dios y a la familia humana en su conjunto.

11.	 La globalización con sus posibilidades abre nuevos retos en el campo 
de los derechos humanos en el tratamiento de las condiciones dignas 
de los migrantes, con el auge de formas criminales que destruyen a los 
seres humanos, a las redes comunitarias y a la cultura de solidaridad 
como es el narcotráfico. La trata y tráfico de seres humanos con sus 
graves consecuencias desde la familia hasta los más altos niveles de la 
sociedad. Bandas armadas que reclutan a personas en condiciones de 
alta vulnerabilidad, en particular a niños y jóvenes, crean un marco de 
violaciones masivas a los derechos humanos. 

12.	Urgidos por el amor de Cristo que nos impulsa en la promoción y defensa 
de la Dignidad de la persona y sus derechos nos comprometemos a:

a)	 Trabajar para que la pastoral de los derechos humanos sea realmente 
el eje vertebrador de la Pastoral Social Caritas y que la dignidad de la 
persona humana y los derechos humanos impregnen toda la pastoral 
de la Iglesia.

b)	 Impulsar la Misión Continental como espacio en el que se profundice 
en el cuidado de la vida y en la defensa de su dignidad fortaleciendo 
la espiritualidad de derechos humanos como fortaleza de nuestra 
identidad creyente.

c)	 Sensibilizar para que en nuestras comunidades se respete y viva 
integralmente la dignidad de cada ser humano y la solidaridad con 
los excluidos, con los que son considerados como “no personas” y 
los que sufren por atropellos y abusos contra sus derechos.

d)	Mantener viva la memoria de las víctimas de violaciones a los derechos 
humanos y trabajar para que se conozca la verdad de esta historia 
de violaciones. 



31DICIEMBRE 2010

e)	 Trabajar incansablemente para que quienes han actuado o actúan 
como agresores o violadores de los derechos humanos en un proceso 
de reconciliación y restauración descubran el camino del amor de 
Dios, el respeto por la dignidad de los demás y por la propia dignidad 
que resulta herida por sus mismas acciones violentas.

f)	 Llevar a la práctica la palabra del Señor Jesús: “Nadie tiene amor 
más grande que el que da la vida por los amigos” (Jn 15,13) y ser 
coherentes en nuestro testimonio de amor por cada ser humano, 
especialmente por “nuestros hermanos más pobres, incluso hasta 
el martirio” (DA 394).

g)	 Poner en el centro de nuestras preocupaciones al hermano pueblo 
de Haití, el país más pobre de nuestro Continente que está sufriendo 
enormemente por el terremoto de hace un año, la gravedad del 
cólera y la fragilidad de una democracia muy maltratada por los 
grupos de poder.

Que inspirados en el testimonio de la Virgen María, mujer y madre de 
la esperanza, que salió aprisa a las montañas con el gozoso anuncio del 
cumplimiento de las promesas de Dios a favor de su pueblo fiel, y canta 
en el magníficat su acción liberadora y restauradora de los derechos de los 
humildes y pequeños, vayamos también nosotros al encuentro de quienes 
viven rechazados y excluidos de la sociedad llevando la Buena Noticia de 
Jesucristo, vida abundante de nuestros pueblos.

San Salvador, diciembre de 2010
Año del 30 aniversario del martirio de Mons. Oscar Arnulfo Romero.



CRECER CON LA  
LECTURA DE LA BIBLIA
Conferencia Episcopal de Brasil

La palabra de la Escritura crece  
con el lector; sólo entonces  

la palabra muestra su grandeza  
y crece en el seno de la historia.

San Gregorio el Grande

Contenido:

1. La Biblia en la realidad de hoy

2. Las múltiples características  
de la Biblia

3. La Biblia habla de muchas maneras

4. Para un libro tan variado muchos abordajes

5. Algunas orientaciones básicas para la lectura

6. La Biblia en el ecumenismo y en el diálogo interreligioso

7. Indicaciones prácticas para la animación bíblica  
en la vida de la Iglesia

Peso 80 gramos           96 páginas            $ 5.800            USD 3.oo

Pedidos: Centro de Publicaciones del CELAM
Avenida Boyacá # 169D-75. San José de Bavaria

Teléfono: (571) 587 97 10 extensiones 1-562 y 1-307
Fax: (571) 587 97 12
editora@celam.org

publicacionescelam@yahoo.es 
Bogotá, D.C. - Colombia

NOVEDAD



330

Documento final del  
II Congreso Mundial de Pastoral  
de Peregrinaciones y Santuarios

Conversión pastoral y nuevas estructuras.
¿Lo tomamos en serio?

La Independencia incompleta.
Entrevista a Guzmán Carriquiry





35DICIEMBRE 2010

II Congreso Mundial  
de Pastoral de Peregrinaciones 
y Santuarios
Santiago de Compostela, 27-30 de septiembre de 2010

DOCUMENTO FINAL 
“Y entró para quedarse con ellos” (Lc 24,29)

Convocados por el Pontificio Consejo para la Pastoral de 
los Emigrantes e Itinerantes y por la Arquidiócesis de 
Santiago de Compostela (España), nos hemos reunido, 
del 27 al 30 de septiembre de 2010, para celebrar 

el II Congreso Mundial de Pastoral de Peregrinaciones y Santuarios, 
coincidiendo con el Año Santo Compostelano. Nuestra reunión ha 
tenido lugar en Santiago de Compostela, junto al sepulcro del Señor 



36 BOLETÍN CELAM 330

Santiago, ciudad reconocida por la UNESCO como “Patrimonio de 
la Humanidad”, y cuyo Camino, recorrido desde la Edad Media por 
millones de peregrinos, ha sido declarado “Primer Itinerario Cultural 
europeo” por el Parlamento Europeo. Nos hemos congregado 
personas de los cinco continentes que, desde sectores diversos, nos 
ocupamos de este ámbito eclesial: Obispos Promotores de la pastoral 
de peregrinaciones y santuarios, y Obispos interesados; Directores 
Nacionales correspondientes; rectores de santuarios; miembros de 
asociaciones eclesiales de peregrinaciones y santuarios, y de agencias 
que organizan peregrinaciones, así como a otras personas interesadas, 
entre las que se incluían estudiosos y periodistas.

Todos los trabajos 
desarrollados han 
estado acompañados 
e iluminados por 
el Mensaje que Su 
Santidad Benedicto 
X V I  s e  d i g n ó 
dirigir a quienes 
participamos en este 
Congreso, celebrado 
precisamente unas 
semanas antes de 
que el Santo Padre 
acuda a la ciudad 

que nos acoge, como peregrino de la fe y testigo de Cristo resucitado, 
siguiendo las huellas del Apóstol Santiago.

Bajo el lema Y entró para quedarse con ellos (Lc 24, 29), tomado del 
pasaje evangélico de los discípulos de Emaús, hemos profundizado 
en la importancia de las peregrinaciones a los santuarios, en cuanto 
manifestación de vida cristiana y espacio de evangelización. Este 
pasaje evangélico nos ofrece la figura de aquellos dos caminantes 
como paradigma del peregrino que busca encontrar la respuesta a 
sus preguntas más profundas. Aquellos discípulos, que se disponían 
a recorrer el camino que une Jerusalén con Emaús, se sentían 
consternados y defraudados por los últimos acontecimientos, los 
cuales no respondían a sus expectativas, para los que no encontraban 



37DICIEMBRE 2010

explicación. Y en medio de esa situación Jesús Resucitado les sale 
al encuentro y se hace presente, para iluminarla con su presencia y 
con su palabra. Con ellos entra en la casa, y cuando tomó el pan 
y lo partió, a ellos “se les abrieron los ojos y lo reconocieron” (Lc 
24, 31), tras lo cual emprenden velozmente el retorno a Jerusalén 
para relatar a los Apóstoles todo lo sucedido. En la narración 
observamos pues un triple movimiento: caminaron, se quedaron y  
regresaron.

Asimismo, el icono de los discípulos de Emaús nos ha ofrecido el 
marco teórico adecuado desde el que verificar nuestro trabajo pastoral 
en el ámbito de las peregrinaciones y santuarios, ya que en él aparecen 
presentados los elementos constitutivos de la fe cristiana: fe conocida, 
celebrada, vivida, hecha oración, compartida y anunciada1.

Al clausurar este II Congreso Mundial de Pastoral de Peregrinaciones 
y Santuarios, es nuestro deseo compartir las siguientes conclusiones, 
elaboradas tanto a partir de las diferentes ponencias y comunicaciones 
como de la profundización desarrollada por los diferentes grupos de 
trabajo. Y las ofrecemos siguiendo el mismo esquema que hemos 
recorrido durante el Congreso.

1	 Cfr. Congregación para el Clero, Directorio General para la Catequesis, 15 agosto 1997, 
n. 84.



38 BOLETÍN CELAM 330

El Santo Padre subraya, en primer lugar, las posibilidades que 
la peregrinación brinda a la acción evangelizadora de la Iglesia. 
De hecho, estamos convencidos de que la peregrinación tiene como 
objetivo primario la evangelización, que con frecuencia resulta natural en 
los mismos lugares sagrados2. De esta posibilidad hemos ido tomando 
conciencia progresiva en las últimas décadas, en las que hemos pasado 
de una “práctica devocional” a una “pastoral de la peregrinación”. 
Partiendo del Mensaje Pontificio, consideramos importante asumir las 
siguientes cinco propuestas en vista a profundizar en la potencialidad 
evangelizadora de las peregrinaciones:

•	 aprovechar la capacidad de convocatoria que les caracteriza;

•	 cuidar la acogida que realicemos;

•	 sintonizar con las preguntas que brotan del corazón del 
peregrino;

•	 ser fieles al carácter cristiano de la peregrinación, sin 
reduccionismos;

•	 ayudar a descubrir al peregrino que su camino tiene una  
meta.

1.	 “...se acercó y se puso a caminar con ellos” (Lc 24,15)

Todavía resuenan en nosotros las palabras pronunciadas por el 
Venerable Siervo de Dios Juan Pablo II, cuando con ocasión del I 
Congreso Mundial, celebrado en 1992, afirmaba que 

la peregrinación es una experiencia fundamental y fundante de 
la condición del creyente, homo viator, hombre en camino hacia 
la Fuente de todo bien y hacia su cumplimiento. Poniendo todo su 
ser en camino, su cuerpo, su corazón y su inteligencia, el hombre se 
descubre ‘buscador de Dios y peregrino del Eterno’ 3. 

2	 Pontificio Consejo para la Pastoral de los Emigrantes e Itinerantes, La Peregri-
nación en el Gran Jubileo del Año 2000, 25 abril 1998, n. 34.

3	 Juan Pablo II, Discurso a los participantes en el I Congreso Mundial de la Pastoral de Santuarios 
y Peregrinaciones, 28 febrero 1992, n. 5.



39DICIEMBRE 2010

Deseamos afirmar 
que la peregrinación 
es una experiencia 
religiosa auténtica, 
pudiendo incluso ser 
decisiva para algunas 
personas.

C o n s t a t a m o s , 
ante todo, la signi-
ficativa capacidad de  
c onvocator ia  de  l a  
que gozan las pere- 
g r ina c ione s  y  l o s 
santuarios, lo cual también los convierte en un instrumento útil para 
la evangelización de los alejados. Además de la importancia numérica, 
también se observa una gran diversidad de peregrinos, la cual se 
manifiesta en lo generacional, en los niveles de formación religiosa, 
y en el sentido de aquello que se viene a buscar en el corazón del 
santuario.

Junto a la diversidad de motivaciones, otro factor a tener en 
cuenta es la diversidad en cuanto al tipo de peregrinación. Entre 
ellas destacamos: peregrinaciones individuales, peregrinaciones de 
familias, peregrinaciones organizadas por parroquias y peregrinaciones 
organizadas por agencias de viaje.

En la peregrinación al santuario y en el camino de la vida, el 
peregrino descubre su fragilidad. Paradójicamente acogiendo la 
gracia y la acción de Dios en sus limitaciones, el hombre alcanza su 
perfección. En este camino, el peregrino necesita ser acompañado. 
El acompañamiento que comporta la condición de peregrino puede 
darse desde el inicio del camino, durante el recorrido o a la llegada al 
santuario. De esta manera, comienza un proceso de pasar del “caminar” 
al “reconocer” que Dios le espera allí. El santuario se muestra así como 
un tiempo y un espacio privilegiado para descubrir algo que Dios ya 
nos ha dado, como uno de los caminos que Él emplea para salirnos 
al encuentro.



40 BOLETÍN CELAM 330

Es importante cuidar la acogida que brindamos al peregrino, realizada 
por sacerdotes, religiosos o laicos, caracterizada por el respeto a 
los procesos personales, ayudando a desentrañar los interrogantes 
(o incluso a provocarlos). Una acogida que se manifiesta desde los 
sencillos detalles hasta la disponibilidad personal a la escucha, pasando 
por el acompañamiento durante el tiempo que dure la presencia. Esta 
acogida es la cara visible de la caridad del santuario, que provoca en el 
peregrino una reflexión. Se siente acogido por Dios porque es acogido 
por los hermanos.

Los participantes de este Congreso invitamos a todos los agentes 
pastorales a hacer propia una acogida entendida como “pastoral de la 
amabilidad”, que permite acoger con un espíritu de apertura y de frater-
nidad. Esta acogida deberá tener en cuenta y responder, ciertamente, a 
la diversidad de motivaciones que impulsan a los peregrinos, teniendo 
en cuenta lo específico de cada grupo y de cada persona, las expecta-

tivas de sus corazones 
y sus auténticas nece-
sidades espirituales4. 
Así pues, una diver-
sidad de peregrinos 
nos exige una acogida 
diversificada. Todas las 
categorías de perso-
nas a las que hemos 
hecho referencia deben 
encontrar su lugar en el 
santuario. Es por ello 
que nuestra acogida 
debe ser, en la medida 
de lo posible, perso-

nificada y diferenciada, huyendo del riesgo de la uniformidad. Nos 
preocupa particularmente la promoción de la peregrinación entre 
los jóvenes, esforzándonos en dedicarles una atención adecuada a  
su edad.

4	 Cfr. Pontificio Consejo para la Pastoral de los Emigrantes e Itinerantes, El 
Santuario. Memoria, presencia y profecía del Dios vivo, 8 mayo 1999, n. 12.



41DICIEMBRE 2010

Si la acogida diferenciada significa un encuentro personal con 
Jesucristo, esto exige una acogida de calidad en el santuario, lo cual 
implica por parte de los responsables, entre otras cosas, una presencia 
activa y atenta y una actitud amable.

Aun queriendo acoger personalmente a los peregrinos, somos 
conscientes que esto no siempre es posible, singularmente cuando su 
número es elevado. En esas circunstancias cobran especial importancia 
otros elementos, tales como: la dignidad de las celebraciones litúrgicas 
y de las manifestaciones de piedad popular, el ambiente de respeto y 
recogimiento, el orden y la seguridad, el cuidado del recinto, la correcta 
señalización, una arquitectura apropiada y sin barreras, el apoyo de 
materiales impresos y de las nuevas tecnologías, la creación de espacios 
físicos adecuados y acogedores para cada categoría de personas y para 
cada uso específico (capillas de adoración y de reconciliación, puntos 
informativos, museo, etc.), o el evitar la percepción de comercialización 
en el espacio sagrado.

Otras acciones concretas que pueden contribuir a realizar una 
acogida adecuada son:

•	 elaborar estudios estadísticos y sociológicos de los tipos de 
peregrinos así como de los motivos que les impulsan a peregrinar 
al santuario;

•	 promover el voluntariado para la acogida;

•	 promover la formación de todos los agentes implicados en la 
vida del santuario, elaborando programas y manuales específicos 
de formación humana, doctrinal, espiritual y pastoral;

•	 velar de manera especial por la preparación y capacitación de 
aquellos sacerdotes que allí ejercen el ministerio de la Palabra y 
de la Reconciliación;

•	 definir con toda claridad el carisma propio del santuario, el cual 
debe informar todo el espíritu y sentido de la vida y del quehacer 
del voluntario.

Al respecto, consideramos necesario la elaboración de un plan 
pastoral para la acogida y la evangelización, que integre y coordine 



42 BOLETÍN CELAM 330

todos los elementos señalados. Esta propuesta, con un objetivo anual, 
puede ayudar a evitar la rutina en nuestros planteamientos.

Para favorecer esta evangelización, es importante la suma de 
esfuerzos de todos los agentes implicados, coordinando el trabajo que 
se desarrolla en los distintos ámbitos:

•	 sintonía del santuario con la pastoral diocesana, de modo que 
esté integrado en ella, insertándose en una necesaria pastoral de 
conjunto;

•	 colaboración entre santuarios y parroquias, en cuanto ámbitos 
necesarios y complementarios;

•	 colaboración entre santuarios y rectores, favoreciendo encuentros 
regionales, e incluyendo a los agentes pastorales;

•	 colaboración entre asociaciones de peregrinaciones;

•	 colaboración con las agencias y los guías turísticos;

•	 colaboración con entes civiles.



43DICIEMBRE 2010

Mención especial merece el papel que deben desempeñar las 
diferentes Conferencias Episcopales en la coordinación de esta pastoral 
específica. Consideramos importante la inclusión de los santuarios y las 
peregrinaciones dentro de sus planes pastorales nacionales. Solicitamos 
al Pontificio Consejo que inste a las Conferencias Episcopales a 
disponer los instrumentos necesarios para tal objetivo: designación 
de un Obispo promotor, coordinar los encuentros de responsables 
de santuarios y organizadores de peregrinaciones, elaborar subsidios 
de apoyo (manual del peregrino, manual para guías de peregrinos, 
directorio para los santuarios,...).

Aun siendo conscientes de que este trabajo compartido no 
siempre es fácil, consideramos necesario y urgente establecer canales 
de colaboración que consoliden estrategias y aprovechen sinergias, 
promoviendo una oportuna convergencia de esfuerzos.

2.	 “...les explicó lo que se refería a él en toda la Escritura”  
(Lc 24,27)

En este momento en que la indiferencia religiosa, con la ausencia 
de interrogantes existenciales, es una traba importante para la acción 



44 BOLETÍN CELAM 330

evangelizadora, la peregrinación a los santuarios, por su propia 
naturaleza, puede favorecer el anuncio evangélico. Quien peregrina 
o visita un santuario, tantas veces lo hace en unas circunstancias 
vitales singularmente particulares, de las que brota una actitud de 
búsqueda.

Partiendo de esa pregunta que nace del corazón del peregrino, la Iglesia 
debe presentar a Cristo como aquél en quien todas nuestras búsquedas 

hallan su respuesta. Y 
esto es lo que destaca 
el Santo Padre cuando 
dirigiéndose a este 
Congreso afirma que 
el anhelo de felicidad 
que anida en el alma 
alcanza su respuesta 
en [Cristo], y el dolor 
humano junto a Él 
tiene un sentido. Con su 
gracia, las causas más 
nobles hallan también 
su plena realización5.

Lugar importante ocupa en el santuario la predicación, que, siendo 
fiel a la Palabra, debe ser realizada empleando un lenguaje adaptado, 
comprensible y cercano.

Asimismo, consideramos de una importancia crucial el mantener 
fielmente el carácter cristiano de la peregrinación, no permitiendo que 
se desvirtúe por otras motivaciones ajenas a su dinamismo espiritual. 
Esto no significa negar otras posibles motivaciones, como las de índole 
cultural, sino poner cada una en su justo lugar.

El santuario, que en numerosas ocasiones forma parte del patrimonio 
artístico y cultural del lugar, ha de seguir siendo promotor de nuevas 
propuestas culturales, las cuales se insertarán en el contexto de una acción 

5	 Benedicto XVI, Mensaje a los participantes en el II Congreso Mundial de Pastoral de Peregrina-
ciones y Santuarios, 8 septiembre 2010.



45DICIEMBRE 2010

evangelizadora clara y creativa. Éstas pueden ser, ciertamente, un ámbito 
de encuentro con los no creyentes. Es esencial que el santuario redescubra 
la Via Pulchritudinis como vía de conocimiento de Dios y, con ese fin, 
estimule la relación entre patrimonio artístico-cultural y evangelización. 
Somos conscientes de que no podemos pensar el significado y la 
misión del santuario sin tener en cuenta tanto el nuevo contexto 
antropológico y cultural como los desafíos que estos cambios plantean.

Creemos firmemente que la belleza es una puerta de entrada al 
misterio de Dios, una belleza que en el santuario se debe concretar en 
ámbitos diversos: belleza del espacio, de la liturgia, de la caridad y de 
las relaciones humanas. Todo cuanto conforma el edificio sagrado y 
cuanto éste contiene debe estar realizado de tal manera que, incluso 
cuando no haya celebración, el templo siga anunciando la Palabra, de 
modo que suscite en el peregrino el deseo de abrirse y de acoger la 
acción salvadora de Dios.

Para favorecer la misión evangelizadora, valoramos como positivo, 
e incluso necesario, el empleo de los medios de comunicación social y 
de las nuevas tecnologías, que aparecen como “nuevos areópagos” para 
la evangelización de la cultura. Ello nos exige capacitar adecuadamente 
al equipo de profesionales y voluntarios.

3.	 “...tomó el pan, pronunció la bendición, lo partió  
y se lo dio” (Lc 24,30)

Estamos convencidos de que la peregrinación tiene un claro objetivo 
último. Con el Papa Benedicto XVI proclamamos que

a diferencia del vagabundo, cuyos pasos no tienen un destino final 
determinado, el peregrino siempre tiene una meta, aunque a veces 
no sea consciente explícitamente de ello. Y esta meta no es otra 
que el encuentro con Dios por medio de Cristo, en el que todas 
nuestras aspiraciones hallan su respuesta. Por esto, la celebración 
de la Eucaristía bien puede considerarse la culminación de la 
peregrinación6.

6	 Ibídem.



46 BOLETÍN CELAM 330

Los frutos de la Eucaristía que se celebra en el santuario inciden en 
toda la vida y situaciones del peregrino. Estos frutos se manifiestan en 
los gestos de caridad hacia los pobres y los enfermos, en el silencio y 
en la oración, en la acogida mutua y en la escucha de la Palabra, y en 
la sana celebración de la fiesta. Sin olvidar que uno de los frutos más 
preciosos del santuario es el perdón de Dios acogido en el sacramento 
de la Reconciliación. Por ello, es necesario prestar especial atención a 
esta “primera liturgia” del santuario.

Consideramos ineludible el responder al deseo de las personas de 
redescubrir lo sagrado y la liturgia como lugar de la triple comunión, 
con Dios, con el prójimo y consigo mismos.

Nuestra experiencia demuestra que algunas formas de expresión 
simbólica gozan de gran significado para la gente, y les ofrecen un 
medio para abrirse a la Trascendencia.

Valoramos positivamente las diferentes expresiones de piedad 
popular que tienen lugar en el contexto de las peregrinaciones y los 
santuarios. Ésta es un elemento de profunda y legítima riqueza de 
la identidad cristiana de nuestros pueblos, que debe ser acogida en 
sus elementos positivos y acompañada en su camino de conversión y 
fidelidad.

4.	 “Quédate con nosotros, porque atardece” (Lc 24,29)

Consideramos que la peregrinación y el santuario han de ser 
ámbitos de comunión y de caridad, de eclesialidad y de fraternidad.

La peregrinación es una escuela de sociabilidad eficiente y una 
experiencia de fraternidad práctica. Asimismo, el santuario se debe 
mostrar como un hogar de acogida, un lugar de reunión y de encuentro. 
Cada santuario, según la modalidad y capacidades propias, debiera ser 
tanto un centro de ejercicio práctico y modélico de la caridad como 
un ámbito de sensibilización en favor de los hermanos que sufren. Las 
obras asistenciales o promocionales contiguas al santuario mismo hacen 
visible su compromiso caritativo, que nace del amor de predilección de 
Dios por los que sufren. Ejerciendo su misión profética, el santuario 



47DICIEMBRE 2010

debe hacer resonar la voz de quienes viven en situaciones de guerra, 
de necesidad, de injusticia o de persecución.

Constatamos la importancia de los santuarios en la atención pastoral 
a los emigrantes. Son numerosos los santuarios que, partiendo de la 
acogida de las devociones de los inmigrantes, ofrecen una atención 
pastoral amplia a estos colectivos. Al mismo tiempo, suponen un 
apoyo en la fe de aquellos connacionales que habiendo emigrado al 
extranjero, siguen vinculados a su patria y a su fe precisamente a través 
de estos santuarios.

5.	 “Y ellos contaron lo que les había pasado por el camino...” 
(Lc 24,35)

El peregrino observa 
en el santuario una 
multitud vuelta a Dios 
y vuelta al hermano. 
Él siente que eso que 
ve, después lo puede 
reproducir y continuar 
en su vida cotidiana. De 
la calidad del encuentro 
personal con Cristo 
depende la calidad de 
la vuelta a los hermanos 
y el compromiso en 
la comunidad de cada 
peregrino. Si el camino, 
la estancia en el santuario 
y el retorno a la vida 
cotidiana forman un 
todo, la espiritualidad 
del retorno, al igual que 
los criterios pastorales 
que esta implique, tiene 
que estar en consonancia 
con los dos momentos 
que le preceden.



48 BOLETÍN CELAM 330

El retorno no es un simple volver atrás. La experiencia que el 
peregrino ha vivido le ha cambiado de algún modo. Esto marcará su 
retorno a la cotidianeidad. El creyente aprende que el regreso también 
forma parte de la peregrinación.

Es deseable que el mismo santuario ofrezca ocasiones para ritualizar 
el retorno de modo cristiano, configurándolo como un envío del 
peregrino a vivir cristianamente su vida. A la hora de emprender el 
regreso, será importante que se invite al peregrino a incorporarse a 
una comunidad cristiana concreta o a acrecentar los vínculos con ella, 
según los casos. Asimismo, se le debe incitar a ser testigo en medio 
del mundo de aquello que ha vivido.

El reencuentro con su párroco o el agente pastoral que organizó la 
peregrinación puede ser una ocasión para abrir caminos al peregrino 
para una nueva vida eclesial y de fe. Es importante ofrecer propuestas 
concretas de lugares, tiempos y personas que les puedan acompañar 
en su regreso a la vida cotidiana.

6.	 “Colaboradores de Dios...” (1 Co 3,9)

Somos conscientes de la importancia de nuestro ministerio, y 
como Cristo camino de Emaús, también nosotros estamos llamados a 
acompañar a los hombres y mujeres de nuestro tiempo. Consideramos 
de una importancia crucial aprovechar el momento de gracia que puede 
suponer una peregrinación. Por ello, es indispensable en el santuario la 
presencia de agentes pastorales capaces de iniciar a la gente en el diálogo con 
Dios y en la contemplación del misterio inmenso que nos envuelve y atrae7. 
Al mismo tiempo, los agentes pastorales deben recordar que también 
ellos están en camino.

Resumiendo todo lo afirmado, y como guía para nuestra acción, 
acogemos las palabras que el Santo Padre nos ha dirigido, donde nos 
indica que debemos cuidar 

7	 Pontificio Consejo para la Pastoral de los Emigrantes e Itinerantes, El Santuario. 
Memoria, presencia y profecía del Dios vivo, 8 mayo 1999, n. 10.



49DICIEMBRE 2010

con singular esmero, la acogida del peregrino, dando realce, entre 
otros elementos, a la dignidad y belleza del santuario, imagen de la 
‘morada de Dios con los hombres’ (Ap 21,3); los momentos y espacios 
de oración, tanto personales como comunitarios; la atención a las 
prácticas de piedad. De igual modo, nunca se insistirá bastante en 
que los santuarios sean faros de caridad, con incesante dedicación 
a los más desfavorecidos a través de obras concretas de solidaridad y 
misericordia y una constante disponibilidad a la escucha, favoreciendo 
en particular que los fieles puedan acercarse al sacramento de la 
Reconciliación y participar dignamente en la celebración eucarística, 
haciendo de esta el centro y culmen de toda la acción pastoral de los 
santuarios 8.

Queremos manifestar a todos los rectores y agentes pastorales 
de santuarios y a los promotores de peregrinaciones nuestro 
agradecimiento por su disponibilidad y sus esfuerzos para acoger a 
quienes, como los discípulos de Emaús, van buscando en Dios una 
respuesta a sus interrogantes y un sentido a sus vidas. Manifestamos 
nuestra gratitud tanto en nombre de la Iglesia como en nombre 
de los peregrinos, al tiempo que les animamos a continuar 
ofreciendo lo mejor de sí en la pastoral de las peregrinaciones y  
santuarios.

7.	C onclusión

Al concluir este documento que hemos querido compartir y, 
confiando en la intercesión de Maria Santísima y de Santiago Apóstol, 
dirigimos nuestra plegaria a Jesucristo, “Camino, Verdad y Vida” 
(Jn 14,6), a quien presentamos tanto los esfuerzos pastorales que se 
desarrollan en el ámbito de las peregrinaciones y los santuarios como a 
todos aquellos que, peregrinando por la vida, van buscando su rostro. 
Unimos nuestra oración a la de Su Santidad Benedicto XVI, con la 
cual concluyó el Mensaje que dirigió a nuestro Congreso:

8	 Benedicto XVI, Mensaje a los participantes en el II Congreso Mundial de Pastoral de Peregrina-
ciones y Santuarios, 8 septiembre 2010.



50 BOLETÍN CELAM 330

Cristo Señor, peregrino de Emaús,
que por amor te haces cercano a nosotros,
aunque, a veces, el desaliento y la tristeza
impidan que descubramos tu presencia.
Tú eres la llama que aviva nuestra fe.
Tú eres la luz que purifica nuestra esperanza.
Tú eres la fuerza que enciende nuestra caridad. 
Enséñanos a reconocerte en la Palabra,
en la casa y en la Mesa donde el Pan de Vida se reparte,
en el servicio generoso al hermano que sufre.
Y cuando atardezca, ayúdanos, Señor, a decir:
“Quédate con nosotros”. Amén.

Santiago de Compostela, 30 de septiembre de 2010.



51DICIEMBRE 2010

Conversión pastoral

Conversión pastoral y renovación misionera  
de las comunidades 

Esta firme decisión misionera debe impregnar todas las 
estructuras eclesiales y todos los planes pastorales de diócesis, 
parroquias, comunidades religiosas, movimientos y de 
cualquier institución de la Iglesia. Ninguna comunidad 

debe excusarse de entrar decididamente, con todas sus fuerzas, en 
los procesos constantes de renovación misionera, y de abandonar 
las estructuras caducas que ya no favorezcan la transmisión  
de la fe.

La conversión personal despierta la capacidad de someterlo todo al 
servicio de la instauración del Reino de vida…

La conversión pastoral de nuestras comunidades exige que se pase de 
una pastoral de mera conservación a una pastoral decididamente 
misionera. Así será posible que “el único programa del Evangelio 
siga introduciéndose en la historia de cada comunidad eclesial” 
(NMI 12) con nuevo ardor misionero, haciendo que la Iglesia 
se manifieste como una madre que sale al encuentro, una casa 
acogedora, una escuela permanente de comunión misionera  
(DA nn. 365-372).

  

Con autorización del autor, a continuación presentamos tres breves 
partes del libro Conversión Pastoral y nuevas estructuras - ¿Lo tomamos en 
serio? (Ed. Agape Libros 2010, Argentina - ISBN 978-987-640-081-7) cuyo 
autor es el actual Rector de la Universidad Católica Argentina, Pbro. 
Víctor Manuel Fernández, y participante como teólogo invitado en la  
V Conferencia General de Aparecida (2007).



52 BOLETÍN CELAM 330

Conversión pastoral y nuevas estructuras 
¿Lo tomamos en serio?

P. Víctor Manuel Fernández

Acogida en autores y obispos latinoamericanos

La recepción de Aparecida, con su propuesta de una conversión 
pastoral que la vuelva más misionera, fue mejor de lo que podría 
esperarse. No se puede negar que desató un dinamismo mayor al 
de Santo Domingo, aun cuando estamos en una época en que los 
documentos interesan poco, mucho menos que en otras décadas. En 
numerosas Diócesis, movimientos y asociaciones católicas se dedicó 
tiempo a dialogar para asumir el llamado a una renovación misionera 
que propone Aparecida. Aun los teólogos, que suelen ser muy 
críticos, han tratado al documento con bastante respeto debido a que 
reconocen que el llamado que hace Aparecida es valiente y decidido. 
Para mencionar algunos teólogos brasileros, que son quienes más han 
escrito al respecto, es sorpresivo leer que “en el horizonte surge el sueño 
de una Iglesia que se moviliza desde dentro de su fe en el amor de 
Dios”1. Otro teólogo muy crítico se lo toma más en serio todavía:

El proyecto de Aparecida es ambicioso. Se trata nada menos que 
de una inversión radical del sistema eclesiástico. Hace siglos 
la pastoral de la Iglesia está concentrada en la conservación de la 
herencia del pasado. Todas las instituciones fueron adaptadas a esa 
finalidad. El sistema fue instalado en el siglo XII y desde entonces no 
cambió sensiblemente. De acuerdo con el proyecto de Aparecida todo 
va a ser orientado a la misión. La realización práctica de ese proyecto 
exigirá el siglo XXI entero. Porque si bien los Obispos lanzaron el 
proyecto, ahora el problema principal consiste en convencer al clero. 
La presente generación no está preparada para esa inversión de sus 
tareas. Entonces será necesario cambiar radicalmente la formación 

1	 J. B. Libanio.



53DICIEMBRE 2010

y preparar nuevas generaciones sacerdotales bien diferentes de 
la actual. Lograr que toda la Iglesia sea misionera es una tarea 
gigantesca2.

Finalmente, otro autor sostiene que Aparecida “no sólo da un 
paso más hacia delante sino que abre una nueva etapa en la misión de 
la Iglesia en el Continente”3, con todas las exigencias de renovación y 
transformación que ello exige.

Pero ahora nos preguntamos cómo asumieron los Obispos, después 
de Aparecida, el llamado a una conversión pastoral misionera. Está 
claro que la han asumido ante todo como una renovación misionera 
con todo lo que implica de transformación estructural. La acogida de 
Aparecida ha tomado fundamentalmente ese rostro, y en esta línea 
varios episcopados han lanzado la “Misión Continental”.

Los Obispos chilenos, en sus recientes orientaciones pastorales, 
han acogido el llamado de Aparecida a la conversión pastoral y a la 
reforma de estructuras. Entre los reconocimientos de realidades a 
transformar mencionan que “a veces proyectamos una imagen de 
Iglesia lejana, burocrática y sancionadora” (53.1); “hemos perdido el 
contacto vital con nuestros bautizados que se han alejado de la Iglesia 
por diversas razones” (53.4); “no somos una Iglesia misionera que salga 
al encuentro de la gente y camine con ellos desde donde se encuentren” 
(53.5); “nos falta una evangelización más profunda y perseverar en 
un trabajo pastoral más orgánico y sistemático. Tenemos mucho que 
impulsar en la conversión pastoral para crear estructuras eclesiales 
que realmente estén al servicio de la evangelización” (53.10); “nos 
falta crecer en métodos e itinerarios sistemáticos de formación para 
personalizar la fe y hacer más significativa la evangelización” (53.11); 
“en algunos ámbitos de Cáritas y de Pastoral Social aún tenemos un 
desarrollo insuficiente, caracterizado casi únicamente por el servicio 
asistencial, con acciones de baja incidencia en la promoción humana 
integral” (53.13); “no hemos acompañado suficientemente la fe y 
la formación de los constructores de la sociedad: el mundo político, 

2	 J. Comblin.
3	 C. Boff.



54 BOLETÍN CELAM 330

cultural, artístico, laboral y comunicacional” (53.14); “al interior de la 
Iglesia necesitamos crecer en solidaridad para compartir los recursos 
humanos y materiales, y en transparencia para dar cuenta del ejercicio 
administrativo y económico en cada instancia de la comunidad eclesial” 
(53.15).

Ante esta realidad eclesial, llamada a crecer, “la escucha atenta del 
Espíritu y la disponibilidad a sus dones nos renueva en el conocimiento 
y la práctica de la voluntad salvadora de Dios. Por lo mismo, es fuente 
de conversión pastoral, para responder con creatividad a las exigencias 
actuales de la evangelización” (71.1). Esto lleva a una renovación 
misionera cuyo 

objetivo fundamental será poner a la Iglesia, como tal, y a todas 
las realidades eclesiales, en estado permanente de misión para 
anunciar con nuevo ardor el Evangelio a las personas alejadas y 
desencantadas de la Iglesia, a quienes parecen indiferentes a la fe y 
a quienes se confiesan agnósticos o no creyentes. Una tal renovación 
eclesial implica reformas espirituales, pastorales y también 
institucionales, que tenemos que discernir y concretar a la luz del 
Espíritu y con audacia evangélica (81)4.

Mons. Alejandro Goic, presidente de la Conferencia Episcopal de 
Chile, en la Jornada nacional de Obispos del 11/06/2008, reflexionó 
acerca de la conversión pastoral destacando que supone “el seguimiento 
de Jesucristo, como centro real y verdadero de la existencia”, que es 
“ante todo obra de Dios que ama y que perdona, que crea un corazón 
nuevo e infunde un nuevo espíritu”. Resaltó que 

estamos en una realidad social y cultural tremendamente compleja, 
que necesita de parte de la Iglesia una respuesta de mucho mejor 
calidad que la que actualmente estamos dando. Necesitamos re-
potenciar la dimensión misionera (en su sentido más profundo, 
de allí el tema de la conversión pastoral) y redescubrir una mejor 
experiencia de comunión (que no nos lleve a vivir centrados en 
tensiones intraeclesiales, sino en la tarea de proclamar el Evangelio)... 

4	 Conferencia Episcopal de Chile, Orientaciones pastorales 2008-2012.



55DICIEMBRE 2010

Sabemos bien que una de las dimensiones de nuestra permanente 
conversión como evangelizadores es una conversión de actitudes y 
lenguajes que permitan que otros, distintos a nosotros, y a veces 
muy distintos a nosotros, acojan al Señor Jesús y su Evangelio 
como una Buena Noticia de Dios para sus vidas. Nuestra misión 
evangelizadora en el país es desarrollar en nuestro tiempo, para 
sus hombres y mujeres, una pedagogía que haga presente de modo 
significativo el amor de Dios.

En Brasil se elaboró en 2008 un nuevo proyecto nacional de 
evangelización5. El presidente de la Conferencia Nacional de los 
Obispos del Brasil (CNBB), monseñor Geraldo Lyrio Rocha, explicó 
en una entrevista concedida a L’Osservatore Romano esta iniciativa, 
diciendo que “propone como objetivo general el de abrirse al impulso 
del Espíritu Santo e incentivar, en las comunidades y en cada bautizado, 
el proceso de conversión personal y pastoral al estado permanente de 
misión”. También quiere “reconsiderar las estructuras de la acción 
evangelizadora para intentar llegar a los católicos que se han alejado; 
favorecer el acceso de todos, empezando por los pobres, a la atrayente 
oferta de una vida digna en Cristo; profundizar en la misión como un 
servicio a la humanidad; discernir los signos del Espíritu Santo en las 
vidas de las personas y en la historia”. Puesto que el sujeto de la misión, 
observa monseñor Rocha, es la Iglesia particular, “la CNBB propone a 
cada diócesis que revise su plan pastoral para imprimirle un mayor impulso 
misionero”. También se pretende “intensificar la formación de nuevos 
misioneros, promover los ministerios de la acogida y de la visitación; 
incentivar la producción de programas radiofónicos y televisivos sobre 
Brasil y la Misión Continental”, y “divulgar experiencias misioneras 
significativas que actualmente se están realizando en diversas regiones 
de Brasil”.

Otras Conferencias Episcopales también se han expresado al 
respecto. Veamos algunos ejemplos: 

Tenemos que pasar de una pastoral de mera conservación a una 
pastoral misionera y servidora de la vida. Para una eficaz acción 

5	 CNBB, Despertar la vocación y la acción misionera de los bautizados, 2008.



56 BOLETÍN CELAM 330

misionera, necesitamos la conversión personal y pastoral, y esto implica 
reformas espirituales, pastorales e institucionales. Tenemos que revisar 
los planes, propagandas y metas pastorales a la luz de esta mística 
misionera a que nos invita Aparecida6.

Consideramos de máxima importancia llevar a cabo la necesaria 
conversión pastoral, sobre todo, en estructuras y métodos de 
evangelización. Asimismo que esta misión ilumine, incluya y respete 
los actuales procesos diocesanos de pastoral. Según la voluntad del 
Señor que envió a los apóstoles a proclamar la Buena Noticia a toda 
creatura (cf. Mc 16,15), la misión tenga, evidentemente, como 
destinatarios a todos los seres humanos…7.

La Misión Continental deberá favorecer en nuestras comunidades 
el paso de una pastoral de conservación a una pastoral con espíritu 
misionero, vivido en la familia, en las pequeñas comunidades 
eclesiales, en la parroquia y en la diócesis. Ese espíritu misionero-
evangelizador, como alma de la gran Misión Continental, nos llevará 
a una Iglesia en estado permanente de misión, compartiendo el pan y 
nuestros bienes materiales, como los primeros cristianos, para su plena 
realización [...] Esta marcha, hacia un cambio social que busca el 
bienestar de nuestro pueblo y la conversión pastoral de una Iglesia 
más misionera, será la mejor forma de prepararnos a la celebración 
de nuestro Bicentenario de la Independencia Nacional 8.

No escapan nuestras comunidades al envejecimiento, los comparti-
mentos pastorales, las dificultades para asumir la pastoral orgánica, 
desgastes, pastoral de mantenimiento más que misionera…9.

En una consulta realizada por el CELAM a los Obispos delegados 
de las distintas Conferencias Episcopales, acerca de la recepción 
de Aparecida, se manifestaron “conscientes de las dificultades y las 
resistencias que implica la renovación de las estructuras eclesiales 

6	 Conferencia Episcopal Panameña, 10/07/2009.
7	 Conferencia Episcopal de Costa Rica, Plenaria de 2009.
8	 Conferencia Episcopal Paraguaya, 06/03/2009.
9	 Mons. Carlos Collazzi, representando a la Conferencia Episcopal Uruguaya en la visita ad 

limina, 26/09/2008.



57DICIEMBRE 2010

para que sean misioneras, y la formación de los agentes de pastoral 
(presbíteros, consagrados y laicos) para que sean discípulos misioneros”. 
Pero reconocieron que “la conversión pastoral está calando y nuestras 
Iglesias están respondiendo…”10.

Finalmente, mencionemos unos párrafos de algunos Obispos 
latinoamericanos, entre tantos otros, que han hablado después de 
Aparecida acerca de la conversión pastoral: 

La propuesta de Aparecida es más audaz; la misión a la que nos 
invita no está limitada en el tiempo, sino pensada de forma tal que, 
una vez iniciada, continúe como la misión permanente. Supone 
acciones, pero no se circunscribe a ellas [...] Esto exige un fuerte y 
decidido impulso espiritual y pastoral, con visión de futuro [...] En 
esta magna labor evangelizadora hay que llegar a los desesperados, 
a los desanimados, a los agobiados; a ellos hay que hacerles sentir la 
presencia poderosa y amorosa de Cristo11.

La Iglesia particular es el primer y principal sujeto de la conversión 
pastoral en cuanto en ella y sólo en ella se puede vivir en plenitud la 
espiritualidad de comunión. Por eso dice Aparecida que cada uno 
está llamado a evangelizar de un modo armónico e integrado en el 
proyecto pastoral de la diócesis [...] En toda institución las estructuras 
están al servicio de los fines que ésta persigue, de lo contrario se vuelven 
contra la misma; serían no sólo inoperantes, sino adversas. Son 
siempre relativas, aunque algunas lleguen, por el uso y la tradición, 
casi a identificarse con la institución [...] Es claro, por otra parte, 
que en la Iglesia el protagonismo pertenece al Espíritu y que las 
estructuras eclesiales deberán facilitar el camino a su acción y crear 
espacios de libertad, cual conviene a su naturaleza y a la dignidad 
de hijos de Dios. La sabiduría divina, acompañada de la virtud 
de la prudencia y de la audacia (parresía), debe conducirnos para 
armonizar disciplina y libertad, carisma e institución, organización y 
creatividad [...] Aparecida reconoce los avances en la estructuración 
de la pastoral orgánica (DA 99g) y se alegra por ellos, pues hacen 

10	 Delegados al CELAM de las Conferencias Episcopales. Exhortación: “Una Iglesia en misión 
permanente”, Managua, 09/08/2008.

11	 Miguel Romano Gómez, Obispo Auxiliar de Guadalajara.



58 BOLETÍN CELAM 330

posible que la diócesis cumpla su cometido respecto a la comunión y 
a la misión (cf. DA 169). En efecto, el plan de pastoral es un signo 
operativo de la eclesiología de comunión y de conversión pastoral. Toda 
auténtica pastoral está llamada a ser orgánica o de conjunto, pues 
de otra manera no expresa suficientemente el misterio de la Iglesia 
y puede desviarse hacia la uniformidad o hacia la dispersión…12.

Latinoamérica necesita una conversión pastoral a partir de un nuevo 
modelo de acción eclesial, que requiere una auténtica antropología 
cristiana que permita dialogar e interactuar con las distintas visiones 
del mundo [...] Los medios pastorales están agotados, cansados, y se 
requiere de un discipulado, igualmente renovado, que responda a 
los desafíos…13.

Más allá de las palabras

Las estructuras pastorales pueden ser cauces de la vida, pero también 
pueden detener o demorar su corriente. Por eso hace falta un constante 
discernimiento sobre ellas, en orden a asegurar que sigan cumpliendo 
su finalidad y no la obstaculicen.

La conversión estructural eclesial es la reforma permanente de 
estructuras eclesiales que brota como exigencia de la conversión al 
Reino. Porque el sometimiento de las personas y de las comunidades 
al Reino de vida, lleva a revisar constantemente si las estructuras 
(organizaciones, horarios, planes, mentalidades pastorales, costumbres, 
etc.) realmente son cauces de esa vida. En esta constante evaluación, 
“los planes pastorales deben ser revisados y renovados conforme a 
varias características: que sean más evangélicos, más comunitarios, 
más participativos, más populares, más realistas, más flexibles, más 
místicos”14.

En la propuesta de Aparecida, todo se orienta a la comunicación 
de la vida y a su crecimiento: “La propuesta de Jesucristo a nuestros 

12	 Mario de Gasperín, Obispo de Querétaro.
13	 Card. Rodríguez Maradiaga, Honduras.
14	 Carlos Galli, en el Departamento de Teología Pastoral de la Facultad de Teología, UCA.



59DICIEMBRE 2010

pueblos, el contenido fundamental de esta misión, es la oferta de una 
vida plena para todos” (DA 361), porque “El ama nuestra felicidad 
también en esta tierra” (DA 355). Por eso mismo, “la Iglesia tiene 
como misión propia y específica comunicar la vida de Jesucristo a todas 
las personas” (DA 386). 

En ese contexto, se entiende fácilmente que las estructuras deban 
ser constantemente discernidas, para confirmar que estén efectivamente 
al servicio de esta finalidad.

Todos sabemos que las estructuras son estériles sin corazones 
nuevos, y esto implica que siempre que se quiera producir algún cambio 
pastoral hay que infundir una “mística” de ese cambio a través de 
diversas motivaciones. Pero también es cierto que esa mística necesita 
un “cauce” (alguna estructura) que le permita sostenerse en el tiempo 
y responder a las necesidades concretas.

Eso se ve con claridad hoy cuando advertimos que los documentos 
son leídos con mucho menor interés que en otras épocas, y rápidamente 
se olvidan en medio del febril y cambiante mundo en que vivimos. Por 
eso ya no hay que esperar que los documentos episcopales cambien 
la realidad:

Hoy es imposible pensar que porque algo se dijo en un documento ya 
está logrado y asegurado. Las instancias comunicativas de otras épocas 
ya no funcionan y rápidamente se desgastan por saturación15.

Los Obispos pueden decir: “Ah, tal cosa nosotros la dijimos en 
el documento tal”. Pero que esté en un documento hoy no significa 
nada, si no surgieron determinadas estructuras pastorales que aseguren 
que eso se instale en las comunidades y se prolongue en el tiempo. 
Los impulsos aparecen, y llegan a ser recogidos en documentos, pero 
no alcanzan a dar frutos de renovación profunda: 

En lo pastoral, se constata el permanente aplazamiento de una 
renovación nunca del todo comenzada. Como un mecanismo  
característico, nos encontramos con esta secuencia: impulso a la reno-

15	 Departamento de Teología Pastoral, UCA.



60 BOLETÍN CELAM 330

vación (generalmente expresado en documentos) - implementación 
defectuosa - resistencia al cambio - abandono u olvido del impulso 
renovador…16.

Organismos que son independientes de controles externos raramente 
se reforman a sí mismos, a menos que la supervivencia esté en 
juego [...] A las instituciones grandes no les gustan los cambios, 
y normalmente cambian sólo cuando son forzadas a hacerlo por el 
ambiente exterior17.

Se suele atribuir esta escasa eficacia renovadora a las características 
del ministerio episcopal, que necesita ser complementado por otros 
carismas más innovadores: 

Si miramos la realidad de la Iglesia vemos que padece de macrocefalia 
y raquitismo corporal. Para resolver esto, si creemos que el Espíritu 
Santo derrama sus dones sobre todos los fieles, hay que dejar que 
tanto los laicos, como los religiosos y los sacerdotes cumplan su propia 
misión. Y habrá que evitar que el Episcopado y cada Obispo en su 
diócesis pretendan ser los únicos que tienen capacidad para pensar, 
organizar y promover todos los aspectos de la pastoral. La realidad 
dice que por edad, formación, el cargo que ocupan, por estar alejados 
de los problemas cotidianos de la pastoral en las bases y por temor a 
equivocarse, no suelen ser los Obispos muy innovadores. Quizá por 
esto los planes pastorales del episcopado no han dado el resultado 
esperado. La renovación sólo será posible si alientan a otros miembros 
de la Iglesia a buscar caminos nuevos18.

También puede suceder que se logre infundir un cierto espíritu, pero 
que las Diócesis no terminen de crear estructuras que permitan que ese 
espíritu fructifique. Para verlo en un caso concreto, creo que sirve el 
ejemplo de la formación permanente y la pastoral presbiteral. Porque es 
verdad que se ha logrado crear un “espíritu” al respecto, pero en muchas 
Diócesis hay poco o nada, y lo que hay no da mucho resultado, no 

16	 Oscar Campana.
17	 Thomas Reese, Inside the Vatican. The Politics and Organization of the Catholic Church, Cam-

bridge, 1998, 282-283.
18	 Pedro Deyen.



61DICIEMBRE 2010

convoca, no prospera. Es común que los Obispos critiquen ácidamente 
a los curas, y no les faltan razones, pero ya sabemos que esas críticas 
son estériles si no se toma la decisión de revisar las estructuras de 
formación inicial y permanente que permitan modificar esa situación 
en su raíz. A la vez, en este ámbito, las estructuras nuevas pueden ser 
ya caducas. Por ejemplo, determinados encuentros del clero pueden 
producir hastío y cansancio porque no responden a las necesidades 
reales de los sacerdotes. Entonces, con plasticidad y valentía, se los 
podría reemplazar por encuentros de sacerdotes que se reúnan por 
afinidad de intereses a estudiar un tema que el Obispo o el Presbiterio 
les encomiende. Este caso de la formación permanente es suficiente 
para percibir que puede haber un buen espíritu dando vueltas, pero 
que no logra fructificar debido a que no se crean los cauces adecuados 
(estructuras de formación permanente que encarnen y sostengan un 
proceso).

Toda idea y todo “espíritu” necesitan un cauce para encarnarse en 
la historia. Por eso es indispensable que las convicciones profundas 
siempre se traduzcan en algunas decisiones que toquen las estructuras. 
Esas decisiones que insertan cambios visibles, impiden quedarse en lo 
meramente discursivo y permiten que los buenos deseos tengan alguna 
incidencia histórica real y perdurable.

Las decisiones en orden a modificar estructuras siempre acarrean 
incomodidades que hay que asumir generosamente, para no postergar 
los impulsos renovadores: 

Una planificación a tiempo y un comienzo a tiempo de la ejecución 
de lo planeado han de tener lugar cuando lo planeado no sea aún 
urgente por completo ni evidente para todos. Por eso mismo, tropieza 
con obstáculos internos y externos, que proporcionan fácilmente una 
excusa para aplazarlo hasta más tarde19.

Debe aceptarse que esta institución corre el riesgo, más que otras, 
de, en forma desmedida, sacralizar su historia, canonizar sus 
afirmaciones, elogiar sus propias decisiones, legitimar teológicamente 

19	 Karl Rahner, Cambio estructural en la Iglesia, Cristiandad, Madrid, 1974, 63.



62 BOLETÍN CELAM 330

tradiciones humanas confundiéndolas con la voluntad de Dios, etc. 
No es un problema de maldad moral de sus protagonistas, sino de 
lógicas e inercias institucionales que en la Iglesia pueden adquirir 
un peculiar y aparentemente irrefutable nivel de argumentación: 
el nombre de Dios20.

Por eso muchas veces lo imprudente no es la precipitación, sino 
la demora: 

Los años que tengo, y las ganas de ser fiel a Jesucristo y a su Iglesia, 
me obligan a manifestar que si la Iglesia católica no retoma el 
dinamismo del Concilio Vaticano II con cambios universales, 
profundos y rápidos en las estructuras pastorales vigentes, dentro de 
unos pocos años la mayoría de nuestros templos se habrán convertido 
en piezas de museo y las parroquias jurídicas en un listado nominal 
de los Boletines Diocesanos21.

Consensos básicos 

La pregunta es: ¿en qué coinciden todos los que piden una 
decidida conversión pastoral y un valiente cambio de estructuras? 
¿Hay elementos comunes que puedan ser suficientemente incisivos, 
movilizadores, transformadores, sin entrar en discusiones que serían 
interminables? 

No se trata de yuxtaponer cosas para dejar a todos contentos. 
Cuando se procede así, sin consensos reales, después cada uno tomará 
de allí sólo lo que le convenza y excluirá lo que no le interese. Se trata 
más bien de encontrar algunos puntos, aunque sean pocos, donde haya 
confluencia real, de manera que puedan entusiasmar a la mayoría.

Pero al buscar estos consensos hay que mantener como marco un 
criterio fundamental, que es el criterio misionero básico: se trata de 
lograr consensos sobre aquellos caminos pastorales que permitan llegar 

20	 Carlos Schickendantz, Cambio estructural de la Iglesia como tarea y oportunidad, EDUCC, 
Córdoba, 2005, 28-29.

21	 Miguel Esteban Hesayne, Obispo emérito.



63DICIEMBRE 2010

a un arco de interlocutores lo más amplio posible. Porque si algo tiene 
que quedar en pie es ese marco general del llamado a una renovación 
misionera que nos permita llegar a todo el pueblo de Dios. Dentro de 
este marco misionero, que procura llegar a todos, las coincidencias estarían 
en la necesidad de un camino evangelizador con las siguientes cuatro 
características: 

1)	 Un camino evangelizador más kerygmático, sin obsesión por la 
exhaustividad doctrinal. En general, con ciertos matices, se coincide 
en la necesidad de orientar todo más directamente a una misión 
que provoque un encuentro personal con Jesucristo vivo. La formación 
consistirá en un camino progresivo que vendrá a enriquecer esa 
experiencia fundamental orientándola al compromiso:

La evangelización tiene un proceso propio que no se debe invertir, 
so pena de perder la fuerza intrínseca de la Palabra de Dios: 
primero se presenta a Jesús, centro y base de la Buena Nueva; 
después, sólo después y siempre después, se exponen las verdades, 
leyes y exigencias de ese Jesús22.

2)	 Un camino evangelizador más comunitario y participativo. Los 
Obispos argentinos ya dijeron en 2003 (con poco resultado) que “se 
requiere activar, potenciar y enriquecer las estructuras de diálogo y 
participación en cada Iglesia particular, que concreten planes donde 
todos se sientan incorporados” (NMA 71). Detengámonos en este 
punto, que es donde advertí el consenso más amplio. 

	 Aparecida destacó la necesidad de una decidida apertura a una 
mayor comunión y participación, presentándola precisamente como 
exigencia de la conversión pastoral: 

La conversión de los pastores nos lleva también a vivir y promover 
una espiritualidad de comunión y participación [...] la actitud 
de apertura, de diálogo y disponibilidad para promover la 
corresponsabilidad y participación efectiva de todos los fieles en 
la vida de las comunidades cristianas (DA 368).

22	 Parroquia San Agustín, Buenos Aires.



64 BOLETÍN CELAM 330

	 Por eso, una reforma misionera acorde con toda la riqueza 
comunitaria que tiene la noción de “conversión pastoral” supone la 
creación de nuevos cauces de participación laical con ingerencia en 
la toma de decisiones. Hay muchas cosas caducas (estilos, formas 
sacerdotales, organizaciones, consejos pastorales o económicos 
meramente formales, etc.) que impiden que esto se concrete. Una 
firme decisión de llevarlo a la práctica debería expresarse en una 
gestación de planes diocesanos (con diagnóstico, determinación de 
criterios, acciones, etapas, medios, seguimiento y evaluación) donde 
los laicos y las laicas participen “con voz y voto”23. Evidentemente, 
esto supone que los laicos y laicas que participen sean realmente 
representativos de la variedad y riqueza del laicado diocesano y 
no procedan de una elección arbitraria e interesada del clero. El 
verdadero liderazgo suscita participación:

La subsidiariedad supone un determinado tipo de liderazgo 
que, teniendo claro quién es el responsable final de las acciones 
de una comunidad, ejerce la conducción sin coartar, más aún, 
motivando la iniciativa de su gente24.

	 Esta preocupación ya estaba presente en las Líneas del Episcopado 
argentino de 1990:

Resulta imperioso revisar, con capacidad creadora, las estructuras 
y canales actuales de comunión y participación intraeclesiales. 
En la Consulta al Pueblo de Dios se expresan insatisfacciones 
por el estilo, a menudo meramente formal, de tales mediaciones 
(LPNE 35).

Ha llegado la hora en que los fieles laicos se pongan de pie en 
nuestra Iglesia. La Consulta al Pueblo de Dios mostró que es 
necesario despojar a muchas comunidades de arraigadas formas 
de clericalismo, que distraen valiosas capacidades de los presbíteros 
y de los diáconos, e impiden el despliegue de las energías apostólicas 
latentes en el laicado (LPNE 41).

23	 Vicaría de Pastoral de la Arquidiócesis de México.
24	 Carlos Schickendantz, ¿Adónde va el Papado?, Agape Libros, Buenos Aires, 2001, 125.



65DICIEMBRE 2010

	 Las transformaciones tan escasas y poco significativas que se 
han producido en estos veinte años permiten confirmar la poca 
incidencia que tienen los documentos, y sus manifestaciones de 
buenas intenciones, cuando no se los acompaña con decisiones 
camunitarias significativas, cauces operativos, reformas “estructurales”. 
Por eso no llama la atención que algunos se atrevan a decir cosas 
como esta:

Percibo que muchos en la Iglesia desean mantener las cosas 
como están. Como respuesta a los interrogantes actuales de 
nuestro pueblo la respuesta es la misma que hace décadas se 
viene dando25.

	 Haría falta que en cada Diócesis e institución católica resuenen estas 
preguntas: ¿Cuáles son nuestras estructuras caducas que terminan 
retrasando los necesarios cambios y debilitando los impulsos 
renovadores? ¿Qué es lo que hay que destruir para impedir que 
las necesarias reformas sigan postergándose? ¿Qué es lo que nos 
permite crear estructuras bien participativas y llenas de vida? 

	 Los cambios son muy lentos y fácilmente se producen retrocesos 
casi imperceptibles, como por inercia. No hay que culpar a los 
curas viejos. Hay muchos curas jóvenes que son más autoritarios 
que los viejos, porque la obsesión por lo privado, propia de la 
posmodernidad, necesariamente nos vuelve autoritarios: los 
demás se tienen que adaptar a nuestras necesidades personales. El 
pensamiento de un individualista cómodo es este: “Para que yo 
pueda cumplir mis proyectos personales y mantener mi autonomía 
tengo que conservar todo el poder de decisión. Que no me 
jodan”.

	 Esta actitud egocéntrica hace que muchos sacerdotes encuentren 
rápidamente excusas para no insertarse activamente en un plan 
pastoral común, para no participar decididamente de un camino 
comunitario donde los otros podrían interpelarlos y exigirles un 
cambio de rumbo. Suelen decir que el plan no les convence, que fue 
elaborado por unos pocos, que no es realista, etc. Por eso, hay que 

25	 Pablo M. Etchepareborda.



66 BOLETÍN CELAM 330

entender que la elaboración de un plan pastoral requiere profundas 
consideraciones desde el punto de vista de la comunicación. Tiene 
que ser fruto de un proceso donde todos puedan expresarse a fondo 
y donde un diálogo sincero e intenso lleve efectivamente a unos 
consensos de los cuales luego nadie pueda escapar con excusas fáciles. 
Este camino puede requerir no sólo de un determinado proceso 
espiritual comunitario, sino también de una consulta a especialistas 
en comunicación que ayuden a elaborar una metodología adecuada. 
Sólo de este modo se logrará que el plan pastoral se convierta en 
eficaz cauce de una comunión misionera real.

	 En este contexto puede entenderse adecuadamente el sentido de 
la preocupación por la formación. Surge del interés por una eficaz 
inserción y participación de todos en los ámbitos donde se resuelven 
los caminos de la Iglesia. Se trata entonces de una capacitación 
que habilite a los laicos de diversos sectores sociales para asumir 
más responsabilidades y para poder sostener con más facilidad 
una discusión en los espacios donde se toman las decisiones más 
importantes. Es lo que hoy suele llamarse “empoderamiento”:

Hay miles de ejemplos que muestran la parálisis que experimentan 
los laicos ante una posible iniciativa... Sería cuestión de 
empoderar a los laicos, haciéndolos conscientes de lo que ya son 
por el sacerdocio bautismal 26.

La formación no tiene sólo la función de orientar teológicamente 
a los sujetos misioneros, varones y mujeres, sino además de 
contribuir a su empoderamiento para la misión27.

Seguir centrando los ministerios en el sacerdocio ordenado y no 
diversificar los ministerios en el pueblo de Dios empobrece a la 
misma Iglesia. Para cambiar esto se necesita invertir más en la 
formación de cristianos animadores de pequeñas comunidades, 
promotores de la Palabra, coordinadores de la Pastoral Social, 
animadores de comunidades juveniles, etc.28.

26	 Adrián Salvo.
27	 Virginia R. Azcuy.
28	 Gabriela Zengarini.



67DICIEMBRE 2010

La coherencia entre fe y vida en el ámbito político, económico 
y social exige la formación de la conciencia, que se traduce 
en un conocimiento de la Doctrina Social de la Iglesia 
(empoderar)29.

	 Tenemos una muestra de lo que es un proceso pastoral de 
empoderamiento de los fieles luego del aluvión irlandés del siglo 
XIX en USA. El plan pastoral, que llevó cien años, “posicionó a 
los inmigrantes irlandeses en los lugares académicos y políticos 
más destacados de la sociedad norteamericana”30. Como ejemplo 
de esta actitud podemos leer el siguiente texto de los obispos de 
USA de aquel momento:

En el gran combate que viene una parte importante de la lucha 
tiene que ser llevada por ellos [obreros inmigrantes católicos], y 
será penoso si no están preparados [...] En la era de derechos 
y libertades populares, cuando cada individuo es un factor 
activo e influyente en la política, desea la Iglesia que todos 
sean entrenados adecuadamente para delegar inteligente 
y conscientemente los deberes importantes que sobre ellos  
van a caer31.

	 Por lo tanto, la formación de los laicos aquí no tiene el sentido 
elitista de quienes califican de ignorantes en la fe a los fieles más 
pobres y menos instruidos, despreciando su modo propio de ser 
cristianos. Se trata más bien de ofrecer cauces de crecimiento para 
“la autoafirmación de cada uno” (SRS 44), brindándoles elementos 
que faciliten que su opinión pueda tener mayor ingerencia.

	 A veces los sacerdotes se quejan porque convocan a laicos a 
reuniones para que se discuta sobre algún asunto pastoral y se 
propongan cosas, pero los laicos parecen no tener ideas originales. 
Dicen cosas irrelevantes o que tienen poco que ver con lo que se 
les está consultando. Esto puede explicarse simplemente por una 

29	 Enrique García Ahumada.
30	 Emilce Cuda.
31	 Tercer Concilio Plenario, USA, 30.



68 BOLETÍN CELAM 330

falta de entrenamiento comunitario, o porque el pastor no sabe 
interpretar lo que los laicos dicen en un lenguaje diverso del clerical, 
o porque el mismo modo de consultar no permite que las personas 
puedan sacar lo mejor de sí. Pero también puede significar que se 
los consulta sobre temas que ellos conocen poco, que nunca se 
han detenido a reflexionar, y que les falten algunos elementos que 
les permitan elaborar un discurso coherente sobre el asunto. En 
ese caso, puede ser necesario un camino de capacitación donde 
no se les impone una línea pastoral o una mentalidad, sino que 
simplemente se les aportan algunos presupuestos necesarios para 
“pensar” una determinada cuestión pastoral. Esos presupuestos no 
son sólo teológicos, sino también pastorales, sociológicos, etc. De la 
formación hay que decir algo análogo a lo que hoy se afirma sobre 
la asistencia social. Así como es mejor pasar del asistencialismo a la 
promoción, ese mismo esquema debe aplicarse a la formación: se 
trata de pasar de una mera instrucción o adoctrinamiento verticalista 
a una promoción de la persona para que pueda desarrollar sus propias 
potencialidades, riquezas y perspectivas32. De ese modo, la persona 
crece en su capacidad de aportar, discutir, interpelar, cuestionar, 
enriquecer, completar lo que puedan proponer los pastores. Por 
otra parte, ya hay laicos suficientemente formados y criteriosos 
como para acompañar a otros laicos en un camino formativo de 
este tipo.

	 También puede suceder que las estructuras de participación que ya 
existen no sean adecuadamente aprovechadas. Se trata de cumplir 
la finalidad participativa que tienen las estructuras de comunión 
participativa que propone el Derecho Canónico, muchas veces 
convertidas en meras formalidades: 

Los decanatos y vicarías tal como funcionan no tienen sentido. Los 
decanos no visitan a sus sacerdotes y algunos solamente alcanzan 
los sobres de las colectas y los afiches33.

32	 Fernando Gil insiste en que la expresión “empoderamiento” no es necesaria, porque su 
contenido genuino está incluido en la expresión “liberación”, más propio de la teología 
latinoamericana.

33	 Osvaldo D. Santagada.



69DICIEMBRE 2010

	 Dentro de esta preocupación por la incorporación activa de todos, 
no puede faltar una revisión del trato de los pastores a la vida 
religiosa: 

La jerarquía no ayuda muchas veces a la recuperación o al 
renacimiento de la vida religiosa... Me parece que falta sentido 
pastoral en el acercamiento o alejamiento de los Obispos a la 
vida consagrada34.

Algo caduco es una vida religiosa femenina en un rol meramente 
ejecutor en las parroquias, diócesis y organizaciones eclesiales. 
Es necesario cambiar la mentalidad y práctica de las mismas 
religiosas, que se conciben siempre a sí mismas en un estado de 
subordinación e inferioridad35.

	 Y si se trata de convocar e incorporar a todos, la elaboración 
participativa de planes pastorales supone también espacios de 
“pensamiento” pastoral, de reflexión honda y sistemática hecha 
por teólogos y pastoralistas (también antropólogos, sociólogos, 
psicólogos, etc.) de diversas líneas: “Las diócesis necesitan ámbitos 
de reflexión pastoral sistemática en todas las áreas, que sean 
verdaderamente plurales y que gocen de autonomía para cumplir 
su función”36.

	 Pero estamos hablando de estructuras pastorales que favorecen la 
participación, y entre ellas hay que incluir los múltiples y variados 
ministerios que encauzan el florecimiento de los diversos carismas. 
Este es uno de los procesos que todavía no han sido valientemente 
alentados, porque a veces no son los curas los que acaparan el poder 
eclesial, sino algunos laicos incapaces de abrir el juego: 

Pocas personas tienden a concentrar responsabilidades, 
protagonismo, poder y representaciones múltiples. Se tiende 
a considerar legítimas a unas pocas formas de vida eclesial, 

34	 Josefina Llach.
35	 Gabriela Zengarini.
36	 Gustavo Irrazábal.



70 BOLETÍN CELAM 330

haciendo de la diversidad una desviación sospechosa y rupturista. 
Las consecuencias son conocidas: las personas cargadas con tantos 
pesos explotan. Las instituciones basadas sobre pocos colapsan 
[...] los ministerios no se diversifican. Por otro lado se verifica 
un oscurecimiento de la reciprocidad y una alarmante falta de 
mediaciones históricas donde vivirla. Las personas que por sus 
ministerios y responsabilidades tienen la tarea de la dirección 
tienden a vivir dirigiendo en todos los frentes y vínculos. Lo que es 
válido e intransferible en determinados aspectos de la vida eclesial 
se extiende a todos los planos, sofocando sacramentalidades, 
impidiendo desarrollos integrales de la vincularidad humana 
y cristiana37.

	 No hay que olvidar que todo esto, que ciertamente exige reformas 
estructurales, necesita un sólido trasfondo de actitudes espirituales 
(“espiritualidad de comunión y participación”) que vivifique y 
sostenga nuevas estructuras. Particularmente, exige la actitud de 
dejarse enriquecer por los otros, con la convicción de que todos, 
cada uno a su manera, aportan y enseñan algo importante: 

El maestro, el misionero, necesita de su alumno, del interlocutor, 
para realizarse. El tema es que mientras sigamos sumergidos en la 
vorágine del mundo y descuidemos las cosas sencillas y cotidianas, 
ahondaremos más la brecha. Para mí seguir adelante en este 
mundo de injusticia, corrupción y dobles mensajes, requiere que 
nos misionemos entre nosotros. A mí me misionan alumnos que 
son un ejemplo de alegría; me misionan las personas que tratan 
de hacer cosas por los demás, en sus mínimas posibilidades; me 
misiona el que se cuestiona y se preocupa por entender lo que le 
pasa al otro, etc.38.

3)	 Un camino evangelizador más atento a la realidad concreta de los 
sujetos. El tercer gran consenso consiste en la necesidad de partir 
de lo que los interlocutores están viviendo. Esto se expresa de 
diversas maneras según las corrientes pastorales variadas. Desde 

37	 Marcelo González.
38	 Alejandra Bolo.



71DICIEMBRE 2010

la pastoral popular, este partir de lo que los otros viven implica 
respetar al pueblo pobre como sujeto, capaz de vivir el Evangelio 
con una modalidad cultural propia y con expresiones de piedad 
características de su cultura. Para la renovación catequística, 
implicará prestar atención a la sensibilidad, las inquietudes, el 
lenguaje de los catequizandos incorporándolos como sujetos activos 
del camino de la Catequesis. Pero hay una coincidencia básica (al 
menos en teoría) en la convicción de que la tarea evangelizadora 
sólo puede ser eficaz si respeta al otro como un sujeto, no como un 
mero destinatario pasivo. Se coincide así en entender la conversión 
pastoral como un volverse al otro con la misma actitud de Jesús, que 
presta atención, respeta, valora y promueve al otro como sujeto.

	 En esta misma línea, se coincide ampliamente en la necesidad de que 
todo camino que se proponga sea progresivo. Ya no cabe pretender 
imponer todo de golpe, sino respetar los procesos y las etapas 
necesarias. También lo decían en 2003 los Obispos argentinos:

La tarea evangelizadora ha de tener en cuenta la cotidiana 
experiencia de la gente, lo que viven las personas, sus inquietudes, 
sueños, expectativas y preocupaciones que vibran en sus corazones 
[...] Al proponer este ideal queremos estar atentos a las situaciones 
y a los procesos de las personas y las comunidades [...] El 
crecimiento espiritual y el desarrollo de la conciencia moral son 
procesos graduales (NMA 78-79).

	 Desde esta misma perspectiva de prestar una amable atención a 
la realidad de los interlocutores de la pastoral, se piensa que la 
renovación y transformación misionera también debe tocar el 
lenguaje en la enseñanza y la predicación. Prestando atención a los 
sujetos actuales, Aparecida dice que hoy “es necesario comunicar los 
valores evangélicos de manera positiva y propositiva. Son muchos 
los que se dicen descontentos, no tanto con el contenido de la 
doctrina de la Iglesia, sino con la forma como ésta es presentada” 
(DA 497). Además, “en la evangelización, en la catequesis y, en 
general, en la pastoral, persisten lenguajes poco significativos para la 
cultura actual [...] Los lenguajes utilizados parecieran no tener en 
cuenta la motivación de los códigos existencialmente relevantes en las 
sociedades influenciadas por la posmodernidad y marcadas por el 
pluralismo social y cultural” (DA 100d). 



72 BOLETÍN CELAM 330

	 En la posmodernidad, la conversión pastoral debería llevar a una 
pastoral “que tenga en cuenta la belleza en el anuncio de la Palabra 
y en las diversas iniciativas” (DA 518, I). No hacerlo, podrá 
hacernos sentir que estamos cumpliendo con nuestra obligación 
como “defensores de la verdad”, pero seguramente producirá un 
efecto contrario al que queremos conseguir, alejando a más gente 
de la Iglesia.

	 Esto vale para los contenidos que se transmiten, en cuanto al modo 
de presentarlos, la jerarquía y armonía con que se los propone, etc. 
Es lo que tan claramente se dice en Aparecida:

La doctrina, las normas, las orientaciones éticas, y toda la 
actividad misionera de la Iglesia, debe dejar transparentar esta 
atractiva oferta de una vida más digna, en Cristo, para cada 
hombre y para cada mujer (DA 361).

	 De hecho, para hacer una hermenéutica adecuada de la propuesta de 
“conversión pastoral” de Aparecida, hay que tener en cuenta lo que 
está en el capítulo 7, referido precisamente a la finalidad de la misión: 
“para que tengan vida”. Ante el intenso deseo de vivir bien que hay 
en la gente, aunque busquen saciarlo por caminos equivocados, hay 
que presentar nuestras propuestas de tal modo, y estructurar nuestras 
comunidades de tal manera, que se perciban como espacios atractivos 
y como propuestas para vivir mejor. Así la oferta del Evangelio podrá 
ser acogida como un camino de plenitud vital:

No podemos reducirnos a llegar unilateralmente a la cabeza 
de nuestros fieles con ritos, normas, leyes y doctrinas. Es la hora 
del corazón. Es la hora del primado del amor. Es la hora de la 
imaginación que acompaña las migraciones intelectuales y el 
mundo virtual. Es la hora de la belleza y de la simpatía como 
camino para llegar con la verdad de Jesús…39.

	 En Aparecida, durante la V Conferencia, yo estaba preocupado por 
el lenguaje muy negativo que se utilizaba en una comisión. Pedí 

39	 Mons. Luis Castro Quiroga, presidente de la Conferencia Episcopal de Colombia, en su discurso 
en Aparecida, el 20 de mayo 2007.



73DICIEMBRE 2010

que me concedieran unos minutos en la asamblea del 18/05/2007. 
Entonces dije estas palabras acerca de la necesidad de conectar 
nuestro lenguaje con lo que la gente vive: 

	 Quiero proponer un lenguaje estratégico. Es decir, invito a 
prestar suma atención al modo de decir las cosas para evitar un 
efecto contrario al que pretendemos. Doy algunos ejemplos para 
ilustrarlo.

•	 Si proponemos un encuentro de la gente con la Palabra y un 
proceso formativo, evitemos dar a entender que el pueblo es 
una masa ignorante o supersticiosa. Propongamos más bien 
llevar a plenitud las riquezas espirituales que ya posee.

•	 Si criticamos el hedonismo o el inmediatismo, al mismo tiempo 
mostremos que Jesús ama la felicidad de la gente y ofrece a 
cada uno vida digna, plena, integral.

• 	 Si rechazamos las uniones irregulares, reconozcamos también 
lo dura que es la continencia o la soledad en el mundo de 
hoy.

•	 Si condenamos los populismos, dejemos claro que no estamos 
poniéndonos del lado de los intereses de las minorías ricas que 
tuvieron mucho poder en América Latina.

•	 Si ponemos en el centro el encuentro personal con Cristo, no 
lo hagamos debilitando la centralidad de la misión y de la 
lucha por la justicia.

• Si criticamos los espiritualismos e invitamos a un mayor 
compromiso, no dejemos de valorar una sed espiritual que no 
encuentra una respuesta atractiva en nuestras propuestas.

•	 Si nos duele la pérdida de católicos, mostremos que nos 
preocupa que se vayan de nuestra casa, más que atacar a 
quienes los reciben. 

	 En síntesis, cuando pretendamos erradicar cosas negativas, 
reconozcamos las inquietudes legítimas que pueda haber detrás. 
De otro modo no conseguiremos un efecto positivo y habremos 
perdido el tiempo.



74 BOLETÍN CELAM 330

	 Conversión pastoral también es “acercar el mensaje de la esperanza 
a un mundo difícil, acercar nuestra ciencia y nuestra vida al lenguaje 
de aquellos que están pidiendo pan. Todavía mucha gente, del 
bajo porcentaje que va a Misa, se aburre escuchando homilías 
eternas”40.

	 Pero habría que ir un poco más allá reconociendo, como decía 
Pablo VI, que el lenguaje debe entenderse aquí “no tanto en el nivel 
semántico o literario, sino en el que podría llamarse antropológico 
o cultural” (EN 63). Por eso:

La conversión pastoral no es una mera cuestión de adaptación 
(lengua vernácula, música popular) sino de captación/
evangelización del núcleo de la cultura (moderna/posmoderna/
adveniente). No se redime lo que no se asume... La conversión 
pastoral debe arraigarse en una renovación del trasfondo teológico 
del anuncio cristiano, partiendo de una nueva Cristología y 
Soteriología (Jesús como plenificador de Vida) y terminando 
en una nueva Eclesiología (de salvar almas a renovar el 
mundo)41.

La espiritualidad que ofrecemos dejó de ser acorde, hace mucho 
tiempo, a las expresiones profundas de trascendencia del hombre 
de hoy42.

	 Muchos conflictos innecesarios con el mundo y muchas 
incomprensiones en la sociedad se evitarían si se prestara mayor 
atención a los códigos actuales de comunicación:

Una actitud frecuente, de los Obispos, del clero y de los fieles más 
fieles, es inculpar a los periodistas, que deforman los mensajes, 
están pendientes de lo escandaloso y olvidan hoy un hecho que 
ayer fue noticia. El problema se encuentra sobre todo en la 
decodificación de los mensajes. Por eso, en cada caso deberíamos 
preguntarnos: ¿Qué código va a ser utilizado para interpretar 
esta cuestión? En síntesis, quizás más que reiterar doctrinas 

40	 Any Rosón.
41	 Daniel Jamy y equipo.



75DICIEMBRE 2010

ya conocidas, el acento habría que ponerlo en facilitar códigos 
para descifrar esas doctrinas. Allí, en los códigos, está la clave 
de los mensajes que enviamos, es decir de la evangelización que 
pretendemos43.

	 Este “desentendimiento” a veces se produce también en la relación 
entre las parroquias y la gente que acude a ellas: 

No pocas veces sucede que lo que la parroquia ofrece no es lo que 
las personas buscan en la Iglesia, y por otro lado, que lo que la 
gente busca cuando se acerca no sea lo que en realidad la Iglesia 
les ofrece44.

	 Por eso particularmente se requiere una conversión que nos coloque 
del lado de las preguntas de la gente, y no tanto desde la posición 
de los maestros que imponen respuestas:

Conversión pastoral también es poner en práctica una pastoral de 
la pregunta, es decir, una pastoral que sepa ponerse del lado de la 
pregunta más que del de la respuesta. Buscar las preguntas, dar 
con ellas: salir al encuentro de los interrogantes de los hombres y 
mujeres de hoy. Sin ese encuentro nuestra pastoral sería –¡tantas 
veces lo es!– un disparo en la noche. Podemos preguntarnos, 
entonces: ¿Qué capacidad tienen nuestras instancias pastorales e 
institucionales para dar cabida a los interrogantes de la sociedad 
contemporánea? Cuántas veces nuestro mensaje, nuestro estilo, 
nuestras mediaciones parecen estar pensadas para los que ya 
llegaron, o creen que llegaron, o simulan haber llegado…45.

Nosotros podríamos hablar de una evangelización responsiva. Es 
decir; de una evangelización que responda a los cuestionamientos 
presentes en la cultura. Si no, en vez de un diálogo, tendremos 
un monólogo46.

42	 Enrique Centurión.
43	 Ignacio Pérez del Viso.
44	 Ernesto Córdoba.
45	 Oscar Campana.
46	 Luis Baliña.



76 BOLETÍN CELAM 330

Aquí creo que no hay fórmulas, está el hombre, con su historia, 
sus anhelos, sus preguntas y sus circunstancias. Por lo tanto hay 
que tener una percepción profunda de cuáles son las aspiraciones 
del hombre de hoy y allí encontraremos la forma de llegar a él 
con el mensaje salvífico47.

4)	 Finalmente, un camino evangelizador con una decisiva renovación de 
las Parroquias. Si bien habrá diversos matices a la hora de precisar en 
qué consiste esta renovación, se coincide en que la vida parroquial ya 
no puede ser como ha sido en las décadas anteriores. Debe ser más 
abierta a todos, con acogida más cordial y relaciones más cristianas, 
con buena iniciación cristiana, con animación y formación bíblica, 
en estado de misión permanente. No habría que olvidar que los 
Obispos argentinos, en 2003, ya hablaban de “retomar con energía 
el proceso de reforma y conversión de nuestras parroquias” (NMA 
72). Pero muchos sienten que en las Diócesis no se terminan de 
acordar y de crear los cauces que permitan pasar del deseo a la 
realidad. Hay algo caduco que se resiste a ser roto:

Lo que hay que abandonar es la indefinición de un modelo 
parroquial. La parroquia puede ser cualquier cosa, de acuerdo 
a lo que piense el párroco de turno. Junto a esto, seguimos con un 
modelo de parroquia rural en el corazón de las ciudades48.

Habría que repensar la parroquia (yo en realidad creo que ya 
no tiene sentido, pero ¿a quién le importa eso?), y no sólo por 
la escasez de curas (no se trata de oferta y demanda) sino por 
encontrar la manera de escuchar lo que el Espíritu dice a las 
Iglesias, para ser fieles a la Iglesia que Jesús quería o que los 
apóstoles nos dejaron49.

	 Creo que debería ser el tema de un gran Congreso nacional de párrocos 
y agentes pastorales parroquiales, después de haberlo discutido con 
plena sinceridad en cada Diócesis.

47	 Guillermo Rosado.
48	 Fabián Castro.
49	 Eduardo de la Serna.



77DICIEMBRE 2010

	 En este contexto, frecuentemente reaparece la figura de una 
Parroquia “comunidad de comunidades”, que implicaría alentar 
la formación de pequeñas comunidades, especialmente las CEBs:

La estructura sencilla y dinámica de la Comunidad Eclesial de 
Base posibilita la formación personal y comunitaria, a la vez, 
de los integrantes de una comunidad a medida humana. El 
miembro de ese grupo comunional entra en un proceso de Fe 
que es seguimiento a Jesucristo y conversión al Evangelio a 
través de la cotidianidad de la vida. Así va surgiendo un grupo 
comunitario discípulo del Resucitado, cuyos criterios y actitudes 
va sembrando en estructuras socio-económico-políticas del barrio, 
el trabajo, la profesión o la militancia sindical o política. Así va 
surgiendo una Iglesia levadura-sal-luz desde dentro mismo de 
la sociedad y se cumple el anhelo de Puebla que reclama para 
la evangelización de Latinoamérica que surjan hombres y 
mujeres del corazón de la Iglesia al corazón del mundo y 
del corazón del mundo hacia la plenitud del Reino50.

Las Comunidades Eclesiales de Base no entran en las eclesiologías 
de los seminarios; al menos no se ve. La conciencia de semejante 
magnitud eclesiológica, redescubierta y reinventada por teólogos, 
pastores y obispos latinoamericanos no ha tenido recepción en la 
Iglesia argentina, y sin embargo le dieron bola hasta los Papas (cf. 
EN 58 y sobre todo RM 51). Creo que las más importantes 
estructuras caducas que hay que renovar son las mentales51.

	 Para el “Viejo Tello”, el defecto fundamental de la estructura 
parroquial consiste en que no está organizada en torno al amor al 
prójimo: 

En el orden de ejecución –orden histórico, de realización de la 
cosa– es primero el amor al prójimo. Que deba empezar en el 
amor a Dios, como si la parroquia debiera primero manifestar o 
mostrar su religiosidad dirigiéndose hacia Dios: eso es falso. Eso 

50	 Miguel Esteban Hesayne, Obispo emérito.
51	 Pablo María Pagano.



78 BOLETÍN CELAM 330

es contrario a la esencia del amor de Dios. Primero es el amor al 
prójimo. La parroquia debe amar primero al prójimo y amando 
primero al prójimo, amarlo a Dios y organizar el culto a Dios. 
¿Sería mejor que la parroquia organice cinco misas dominicales, 
o que tenga dos misas dominicales y un comedor? Sería mejor que 
tenga dos misas y un comedor para dar de comer a la gente. Este 
sería uno de los grandes principios... La vida cristiana más que 
en la liturgia está en la caridad. En la parroquia, en general, 
se tiende a hacer la vida parroquial eminentemente como una 
vida litúrgica. Creo que a la gente hay que llevarla más hacia 
el amor al prójimo, que hacia el culto... Las parroquias comunes 
están muy centradas en el culto. Eso no toca a la gente…52.

52	 Rafael Tello, Conversaciones desgrabadas de 1996.



79DICIEMBRE 2010

La Independencia incompleta
Entrevista a Guzmán Carriquiry*

Alver Metalli

Guzmán Carriquiry tiene un profundo conocimiento de 
América Latina. Por nacimiento y por vocación: pasó 
la primera mitad de su vida en Montevideo, su ciudad 
natal, importante puerto sobre el Océano Atlántico, 

y, como tal, nudo crucial 
de llegadas y partidas. La 
segunda mitad de su vida 
transcurre en el Vaticano, 
al servicio de la misión 
universal del Papa, en estrecha 
relación con los organismos 
latinoamericanos de los 
que depende la visión y la 
acción conjunta sobre el 
continente y sobre cada 
una de las naciones que 
lo conforman. Esta doble 
condición lo convierte en un 
interlocutor autorizado en 
esta coyuntura de la historia 
latinoamericana en la que 
se reflejan sus dos siglos de 
historia independiente.

*	 Texto tomado de la Revista Huellas N° 10, noviembre 2010, año XIV, con autorización del Sr. 
Alver Metalli.



80 BOLETÍN CELAM 330

La ya abundante historiografía sobre los procesos de independencia 
de los países que han conmemorado el bicentenario, o que están 
a punto de hacerlo, se ha enriquecido en los últimos años con 
estudios nuevos, tanto de autores latinoamericanos como europeos 
y estadounidenses... 

Los que estén interesados en el tema, pueden encontrar una reseña 
bibliográfica bastante completa en la excelente obra de John Lynch, 
Las revoluciones hispanoamericanas. 1808-1826... 

¿Qué encontramos en estos nuevos trabajos?

Mayor veracidad. No sólo se iluminan momentos y episodios 
que no están todavía suficientemente claros, sino que se añaden 
estudios que permiten superar ciertas distorsiones ideológicas que 
se habían difundido, sobre todo por obra de la historiografía clásica 
de matriz liberal en auge en la segunda mitad del siglo XIX. Las 
conmemoraciones del primer centenario, en torno a 1910, estaban 
llenas de estas alteraciones. Muchas de aquellas interpretaciones resultan 
hoy insostenibles a la luz de las nuevas investigaciones, aunque muchos 
manuales escolares que todavía se usan en las escuelas de América 
Latina no han tomado aún nota de ello.

¿A qué interpretaciones erróneas se refiere?

A la interpretación, por ejemplo, de que la revolución en el mundo 
español americano fue hija de la Revolución Francesa sin más. La 
Revolución Francesa tuvo un fuerte impacto en América Latina, esto 
es verdad; los libros de Montesquieu, Voltaire, Diderot, Rousseau 
y otros eran conocidos y leídos, e influyeron en el pensamiento de 
hombres como Miranda, Bolívar, Nariño, Belgrano o Moreno. El 
imaginario revolucionario de una nueva era portadora de profundas 
transformaciones políticas penetró en los ambientes alfabetizados de la 
alta administración pública, de la nobleza española, de la aristocracia 
local, del clero y de las universidades. Pero aún así, los ideales de la 
Revolución Francesa quedaron limitados a estos círculos, y no tuvieron 
gran peso en los sectores populares, cuyas raíces culturales se hundían 
profundamente en la tradición española, en la “cristiandad indiana”. 



81DICIEMBRE 2010

Además, existía una actitud hostil hacia la Revolución Francesa, pues 
era acusada de “impiedad” por su política anticlerical y antirreligiosa. 
Y el poder napoleónico, que había usurpado la corona española, era 
mal visto. Los dirigentes del movimiento independentista utilizaban un 
lenguaje retórico y abstracto que exaltaba la libertad, pero que carecía 
de acentos jacobinos; se mostraban prudentes a la hora de movilizar 
al pueblo urbano para no provocar otra rebelión de esclavos como la 
que se había producido en Haití. Pero existen interpretaciones erróneas 
sobre otros temas, como aquéllas que consideran pro-independentistas 
los movimientos que dieron vida a las Juntas entre 1808 y 1810, 
ignorando que durante la primera fase, por lo menos hasta 1818, se 
trató de verdaderas guerras civiles, en las que amplios sectores populares 
se incorporaron a las filas “realistas” contra la “fronda oligárquica”, 
hasta que Bolívar y San Martín se pusieron a la cabeza de la sublevación 
popular. A propósito de esto, recomiendo la lectura de Bolívar, obra 
del colombiano Indalecio Liévano Aguirre.

Algunos estudiosos han visto en los movimientos independentistas 
latinoamericanos la influencia de otra revolución, la que se produjo 
en 1776 en el norte de América, en EEUU.

Las relaciones de los independentistas latinoamericanos con las 13 
colonias de América del Norte eran bastante escasas. Los panfletos de la 
guerra de independencia se leían y suscitaban admiración, pero siempre 
en círculos muy restringidos. Sólo más tarde, el constitucionalismo 
norteamericano empezó a influir en la elaboración de las constituciones 
de las nacientes repúblicas de América Latina.

Las independencias con respecto al imperio español se producen en 
un arco de tiempo amplio, entre 1809 y 1824. No es fácil encontrar 
una fecha unitaria para celebrarlas.

En efecto, el ciclo completo de las independencias ocupa el espacio 
temporal de quince años. Hay algunos historiadores que tienden 
incluso a ampliar la extensión de todo el proceso incluyendo en él 
los movimientos precursores y el ocaso de los imperios español y 
portugués. En este caso estamos hablando de un siglo, desde 1750 a 
1850. En el terreno militar, el proceso de independencia sudamericana 



82 BOLETÍN CELAM 330

se concluye en 1824 con la batalla de Ayacucho, pero hasta mediados 
del siglo XIX los nuevos países siguen sufriendo las convulsiones de 
las guerras de independencia. Ayacucho puede ser considerado como 
un elemento unificador.

Haití abre el ciclo de las independencias en 1804, y lo cierra Cuba 
en 1898...

… Venezuela se declaró independiente una primera vez en 1811; un 
año después los realistas retoman el control del territorio; el segundo 
intento de Bolívar concluye también con un desastre militar y su exilio 
en Jamaica; el tercer intento data de 1821. En diciembre de 1819, con 
la victoria militar de Boyacá, Colombia accede a la independencia, 
y se une a Venezuela y a Ecuador, liberados en esos mismos meses 
de 1820. Argentina depone a las autoridades españolas en mayo de 
1810, pero los ideales independentistas no están todavía maduros, 
y no son compartidos por todos. Chile forma una junta autónoma 
de gobierno en septiembre de 1810, pero hasta la victoria de San 
Martín en Chacabuco el 12 de febrero de 1817 y la proclamación de 
febrero de 1818 en Concepción, el país no accederá efectivamente a 
la independencia.

El caso de México es distinto, con las insurrecciones indígenas y 
campesinas capitaneadas por sacerdotes.

Con el “Grito de Dolores” del 16 de septiembre de 1810, Hidalgo 
no empuña la bandera de la independencia, sino la de la lucha en 
nombre de la monarquía de Fernando VII. Fue tres años después, 
en 1813, en el Congreso de Chilpanchingo, cuando Morelos planteó 
abiertamente la cuestión de la independencia. Fue derrotado por una 
alianza de españoles y criollos aterrorizados por la “plebe variopinta”, 
a la que consideraban como una horda bárbara imposible de controlar. 
La independencia mexicana se produjo como reacción al golpe militar 
“liberal” de 1820 en España. Hay un dicho mexicano que resume lo 
que sucedió: “La conquista la hicieron los indios y la independencia los 
españoles”. Los países centroamericanos se declararon independientes 
de España y se incorporaron al Imperio mexicano de Iturbide.



83DICIEMBRE 2010

Además está Brasil, que accede a la independencia en septiembre 
de 1822 sin grandes traumas.

No se produjeron luchas largas y extenuantes como en la América 
española, porque el poder militar portugués era débil, y no conseguía 
ejercer el control y la defensa de su vasto territorio de ultramar. La 
monarquía portuguesa, protegida por la marina inglesa, se refugia 
en Río de Janeiro y establece allí la capital del imperio. Cuando las 
tropas napoleónicas se retiran, y la corte de Lisboa apremia para que 
el monarca vuelva a Portugal, éste designa como regente a su propio 
hijo, don Pedro, que implanta en Brasil una monarquía independiente 
de la madre patria. Las revoluciones hispanoamericanas y la brasileña 
tuvieron escasos contactos pero, gracias a Dios, doscientos años 
después, las relaciones entre Brasil y los países de la América Latina 
española se han hecho cada vez más intensas.

Observando el desarrollo de los acontecimientos, su dinámica militar 
y la conciencia misma que tenían de ellos los protagonistas, puede 
decirse que los procesos de independencia tienen una dimensión y 
una perspectiva continental.

Bolívar y otros generales tenían muy claro que ninguna 
independencia local o regional podía considerarse concluida hasta 
que toda América Latina fuese liberada del dominio español. La 
revolución debía producirse a escala continental, y las gestas de San 
Martín desde el sur, y de Bolívar desde el norte, configuran una 
revolución americanista. Yo me pregunto: ¿Cómo es posible festejar 
hoy la independencia argentina sin tener presente la historia común 
de oposición y convergencia entre los pueblos del Río de la Plata? 
¿Es acaso posible festejar la independencia de Chile sin reconocer la 
importancia decisiva del ejército que formó San Martín cuando era 
gobernador de Cuyo, en las provincias argentinas, y su formidable 
campaña militar de los Andes, que contó con la alianza de patriotas 
del Río de la Plata y chilenos? ¿Acaso no fueron en su mayoría 
chilenas las tropas que se movieron al mando de San Martín para  
liberar Perú?



84 BOLETÍN CELAM 330

Sin embargo, lo que sucedió a continuación fue la balcanización del 
continente. Esto no estaba en la visión de los libertadores.

Bolívar estaba convencido de que América no estaba preparada 
para separarse de la metrópoli, y de que se debían crear las condiciones 
para “formar en América la mayor nación del mundo”. En su famosa 
“Carta de Jamaica” habla de esta “idea grandiosa” de “formar de todo 
el mundo nuevo una sola nación con un solo vínculo que ligue sus 
partes entre sí y con el todo. Ya que tiene un origen, una lengua, unas 
costumbres y una religión”.

La suerte de Bolívar y de los generales que ha mencionado no acabó 
bien. Si nos atenemos a los resultados, se puede considerar que 
fracasaron.

Todos murieron derrotados, perseguidos, exiliados, condenados a 
muerte... Artigas se refugió en Paraguay y murió allí, San Martín se 
exilió en Francia y murió pobre y abandonado en Boulonge-sur-Mer, 
Morazán, autor de la unidad centroamericana, fue asesinado, final que 
también sufrió el lugarteniente de Bolívar, el general Sucre; Hidalgo 
y Morelos fueron ajusticiados... El mismo Bolívar sufrió todo tipo 
de difamaciones y de traiciones. Paradójicamente, estos hombres 
serán después exaltados y venerados como héroes “nacionales”. Hoy, 
doscientos años después, lo peor que podría pasar es celebrar la 
balcanización de América Latina.

En enero de 1830, cuatro meses antes de presentar su dimisión, 
Bolívar señalaba con amargura, es más, “ruborizado”, ante el 
congreso colombiano: “La independencia es el único bien que hemos 
adquirido a costa de los demás”. Un juicio despiadado.

Despiadado pero realista. La independencia se obtuvo a precio 
de la devastación de la economía de las distintas regiones a causa 
de la larga guerra en que se vieron sumidas; se entró en una fase 
de recesión profunda, como ilustra muy bien Tulio Halperín en su 
libro Hispanoamérica después de la independencia. Hasta tal punto que 
se puede hablar de una nueva dependencia, esta vez en condiciones 
neo-coloniales, del imperio inglés, cuya política era afirmar por 



85DICIEMBRE 2010

todas partes el dogma del libre comercio. Inglaterra sustituyó de 
hecho al monopolio español y se convirtió en la fuente principal 
de importación y exportación con los países latinoamericanos. Sus 
bancos prestaban y controlaban los circuitos comerciales y bancarios y 
ejercían una influencia prepotente y determinante sobre los gobiernos 
frágiles de las jóvenes repúblicas. Aquél que desee profundizar 
en este tema puede encontrar una buena documentación en La 
política británica y la independencia de la América Latina, de William  
Kaufman.

Con respecto a la fragmentación ya hemos hablado de... 

… el nacimiento de una veintena de estados “parroquiales” 
separados entre ellos e incomunicados, cuyas polis oligárquicas 
estaban orientadas de distintos modos hacia las naciones europeas. Un 
destino muy lejano de la confederación de Estados latinoamericanos 
–o naciones de repúblicas– soñada por Bolívar. Jorge Abelardo 
Ramos, en Historia de la Nación Latinoamericana, hace un recorrido 
muy útil por los ideales americanistas y por las distintas iniciativas de 
integración frustradas que se emprendieron después del ciclo de las  
independencias.

¿Cuál fue la suerte de los indígenas?

En la práctica no mejoró. La independencia no sólo no cambió su 
situación, sino que la “empeoró brutalmente”, como afirma justamente 
Pierre Chau-nu en L’Amerique et les Ameriques. Las proclamas y las leyes 
que les “liberaban” de su condición de “indios” o de “indígenas” para 
hacer de ellos ciudadanos, les hicieron perder las protecciones especiales 
de casta que había establecido la legislación española; perdieron 
las tierras comunales, que hasta aquel momento eran inalienables, 
y se pretendió de forma abstracta que entraran en el mercado de 
trabajo exaltado por los liberales de entonces. Acabaron siendo una 
gleba anónima ligada a las grandes plantaciones y a las haciendas 
señoriales, y se vieron sometidos a la usura y a la explotación. Muchas 
comunidades indígenas empobrecidas fueron empujadas a zonas de 
alta montaña, a las selvas tropicales o al sur helado, o simplemente 
fueron exterminadas.



86 BOLETÍN CELAM 330

¿Y por lo que respecta a la Iglesia? 

La independencia latinoamericana no estuvo marcada por las 
tendencias anticlericales que caracterizaron la Revolución Francesa. 
“Somos más religiosos que los europeos”, proclamaba el sacerdote 
Morelos a la cabeza de los campesinos e indígenas que enarbolaban el 
estandarte de la Virgen de Guadalupe. En general, el clero se dividió 
entre la causa realista y la patriótica. La mayor parte de los obispos, 
elegidos por la monarquía española y sujetos al patronato, apoyaron 
la causa realista, mientras que muchos sacerdotes y religiosos se 
alinearon con el movimiento independentista. Hubo sacerdotes 
que participaron en la elaboración de las constituciones, otros que 
se enrolaron como capellanes de los ejércitos revolucionarios, otros 
incluso fueron secretarios de los grandes dirigentes del momento. La 
revolución se encontró con una Iglesia debilitada por el poder regalista 
y neo-jansenista de los Borbones, y a causa de la inicua expulsión 
de los jesuitas. Los sub-movimientos independentistas, las guerras 
de larga duración y diversos acontecimientos desmantelaron toda la 
organización eclesial compuesta por diócesis, parroquias, conventos, 
con sus obras de caridad anexas. Hay que añadir que los principales 
jefes de la independencia, a partir de Bolívar, se mostraron siempre 
interesados por establecer contactos directos con la Santa Sede, para 
informar de las necesidades y para solicitar que se ocupase de la 
organización eclesiástica de las nuevas repúblicas.

En resumen, puede decirse que la independencia está aún por 
completar.

Sí, sustancialmente es así. Pero también formalmente, porque no 
hay que olvidar que en América Latina y en El Caribe hay todavía 
territorios sometidos a tutela colonial. En 2009 el Comité para 
la descolonización de Naciones Unidas censaba 16 territorios no 
autónomos en espera de ser descolonizados. Las Malvinas es uno 
de ellos, reivindicado no sólo por los argentinos, sino por cualquier 
latinoamericano. Hay además colonias dependientes de Gran Bretaña 
en El Caribe: Anguila, Bermudas, Caimán, Montserrat, Turcos y 
Caicos, las Islas Vírgenes, entre otras. Existen también residuos 
coloniales franceses y holandeses.



87DICIEMBRE 2010

O Brasil na Missão 
Continental

O que é Missão Continental

A Missão Continental não é um exercício missionário isolado, 
mas uma opção missionária que pretende renovar a 
comunidade eclesial em seu conjunto, para que todos os 
batizados, convertidos em discípulos missionários, sejam 

capazes de dar testemunho da Boa Notícia em nosso mundo de hoje.

Não é um projeto missionário propriamente dito, mas trata-se de 
um projeto de animação missionária. Um dos compromissos centrais de 
Aparecida foi despertar a consciência discipular dos cristãos, resgatar a 
dimensão missionária da Igreja e convocar para uma Missão em todo o 
Continente. 

Este despertar missionário, em forma de uma Missão Continental, 
cujas linhas fundamentais foram examinadas por nossa Conferência 
e que esperamos sejam portadoras de sua riqueza de ensinamentos, 
orientações e prioridades, será ainda mais concretamente considerada 
durante a próxima Assembleia Plenária do CELAM em Havana. Exigirá 
decidida colaboração das Conferências Episcopais e de cada diocese em 
particular. Procurará colocar a Igreja em estado permanente de missão 
(DAp 551).

Nas palavras de Aparecida, a Igreja está chamada a repensar 
profundamente e a relançar com fidelidade e audácia sua missão nas novas 
circunstâncias latino-americanas e mundiais. (...) Trata-se de confirmar, 
renovar e revitalizar a novidade do Evangelho arraigada em nossa história, 
a partir de um encontro pessoal e comunitário com Jesus Cristo, que 
desperte discípulos e missionários. Isso não depende tanto de grandes 
programas e estruturas, mas de homens e mulheres novos que encarnem 
essa tradição e novidade, como discípulos de Jesus Cristo e missionários de 



88 BOLETÍN CELAM 330

seu Reino, protagonistas de uma vida nova para América Latina que deseja 
reconhecer-se com a luz e a força do Espírito.

Esta f irme decisão missionária deve impregnar toda a Igreja e todos na 
Igreja, as estruturas eclesiais, os planos pastorais de dioceses, paróquias 
e comunidades religiosas, movimentos e qualquer instituição na Igreja. 
Nenhuma comunidade deve isentar-se de entrar decididamente, com 
todas as forças, nos processos constantes de renovação e de abandonar 
as ultrapassadas estruturas que já não favorecem a transmissão da fé 
(DAp 365).

Objetivos

Geral: Abrir-se ao impulso do Espírito Santo e incentivar, nas 
comunidades e em cada batizado, o processo de conversão pessoal e pastoral 
ao estado permanente de Missão para a Vida plena.

Específicos: 

•	 Proporcionar a alegre experiência do discipulado, no encontro com 
Cristo;

•	 Promover a formação em todos os níveis para sustentar a conversão 
pessoal e pastoral do discípulo missionário;

•	 Repensar as estruturas de nossa Ação Evangelizadora para um 
compromisso de ir e atingir a quem normalmente não atingimos;

•	 Favorecer o acesso de todos, a partir dos pobres, à “atrativa oferta 
da vida em Cristo” (cf. DAp 361);

•	 Aprofundar a Missão como serviço à humanidade;

•	 Discernir os sinais do Espírito Santo na vida das pessoas e na 
história.

Atividades 

Em nosso País, o projeto da Missão Continental, recebeu o nome de: 
“O BRASIL NA MISSÃO CONTINENTAL”, projeto este que a CNBB 
passou a chamar Projeto Nacional de Evangelização; para isto o mesmo 



89DICIEMBRE 2010

foi elaborado sob inspiração de Aparecida e das Diretrizes Gerais da Ação 
Evangelizadora (DGAE).

O projeto foi aprovado pela CNBB, no dia 25 de setembro de 2008. A 
partir desta deu-se início a inúmeras as atividades, assessorias pelas dioceses, 
regionais. Ainda no mesmo ano, foi criado uma equipe nacional, composta 
por um  grupo de trabalho 13 pessoas, entre alas alguns missiólogos (GT) 
e um representante da cada regional. Este grupo de reúne uma vez por 
ano, com intuito de pensar e encaminhar o processo de missão continental 
em nosso país.

Itinerário da Missão Continental 

A missão se realizará em quatro etapas, seguindo os critérios de 
simultaneidade (podem sobrepor-se), da f lexibilidade (segundo as 
circunstâncias locais) e de irradiação (se sustentam umas às outras).

Haverá um tempo introdutório de sensibilização e conversão pastoral 
da Igreja, de aprofundamento de Aparecida, afim de que seu conteúdo seja 
estudado, refletido e assimilado em todas as instâncias eclesiais.

•	 Etapa 1: Sensibilização dos agentes de pastoral e evangelizadores.

•	 Etapa 2: Aprofundamento com Grupos prioritários.

•	 Etapa 3: Missão setorial.

•	 Etapa 4: Missão territorial.

Os missionários formados nas etapas 1 e 2 são os agentes evangelizadores 
para a Missão setorial (etapa 3) e territorial (etapa 4).

1.	 Destinatários da Missão 

Todos os cristãos são, ao mesmo tempo, destinatários e sujeitos da 
missão. É necessário levar em conta que o discípulo se forma para a 
missão e, por sua vez, a missão forma o discípulo. Por isso, ao realizar a 
ação missionária, ao mesmo tempo que os discípulos se renovam na vida 
de Jesus Cristo, se preparam também para levar a Boa Notícia a todos  
os povos.



90 BOLETÍN CELAM 330

Etapa 1: Missão com agentes de pastoral e evangelizadores

Que sejam os pastores, os animadores e responsáveis das comunidades, 
os primeiros a assumirem este desafio de discipulado missionário.

Trata-se dos Bispos - Presbíteros - Diáconos permanentes - Vida religiosa 
e consagrada, incluindo Vida monástica e contemplativa - Leigos mais 
comprometidos das distintas áreas pastorais - Dirigentes de movimentos e 
comunidades - Seminários e Casas de formação - Conselhos de pastoral -  
Dirigentes de grupos, organizações, instituições, colégios, universidades 
católicas, movimentos eclesiásticos, novas comunidades. 

Etapa 2: Missão com grupos prioritários 

Exige uma conversão pessoal e pastoral dos membros de grupos, 
movimentos e associações para que passem logo a evangelizar os diversos 
setores da comunidade.

Dirigida a grupos pastorais prioritários: a título de exemplo nomeamos 
alguns: Missão em espaços virtuais - Colégios e Universidades Católicas -  
Educadores, Catequistas - Diversas áreas pastorais - Organizações de 
profissionais católicos - Grupos de pastoral indígena e afrodescendente - 
Confrarias, Irmandades, Movimentos e Comunidades.

Etapa 3: Missão setorial

Dirigida aos diversos setores da sociedade. A título de exemplo 
nomeamos alguns: Acadêmicos - Educadores e mundo da educação - 
Jovens - Empresários e trabalhadores - Comunicadores e todo o âmbito 
virtual - Político - Mundo da saúde - Mundo carcerário - Organizações de 
voluntariado.

Etapa 4: Missão territorial

Dirigida à pastoral territorial: Paróquias - Famílias - Comunidades Eclesiais 
de Base - Pequenas comunidades - Organizações comunitárias civis: grupos 
de vizinhos, clubes esportivos, ONGs.

Nesta etapa é necessário levar em conta os afastados, indiferentes e 
descrentes. 



91DICIEMBRE 2010

2.	 Sinais e gestos comuns: expressão de comunhão  
e simultaneidade da Igreja na Missão Continental

•	 Lançamento oficial da Missão no CAM3 (17 de agosto de 2008).

•	 Entrega da Bíblia e do Tríptico (Capelinha Missionária) com breve 
catequese sobre seu significado, especialmente a modo de um “altar 
familiar” para cada lar.

•	 Oração para a Missão Continental.

•	 Logotipo (de Aparecida).

•	 Elenco de canções missionários e eventualmente um Hino baseado 
na oração oficial que se pode fazer através de concursos nacionais.

Algumas celebrações de grandes festas litúrgicas com sentido 
missionário:

•	 Epifania;

•	 Páscoa

•	 Pentecostes;

•	 Festa Mariana de cada país.

•	 Produção e intercâmbio de subsídios formativos missionários.

•	 Material de divulgação: Poster sobre a missão; Spots para televisão 
e rádio; Página Web sobre a missão; Videos sobre a Missão (feitos 
com os tempos de TV).

•	 Um gesto significativo em matéria social em cada país.

Funções na Missão Continental

Funções das Conferências Episcopais:

•	 Dar orientações pastorais em chave de Missão Continental (sintonia 
e sincronia) para que todas as circunscrições eclesiásticas se ponham 
em estado de missão permanente;



92 BOLETÍN CELAM 330

•	 Criar uma comissão central para animar a missão em nível 
nacional;

•	 Elaborar os subsídios que considerem pertinentes para a formação 
dos agentes de pastoral e evangelizadores para a realização do projeto 
missionário;

•	 Revisar ou elaborar as Linhas ou Diretrizes Pastorais Gerais à 
luz de Aparecida em ordem à formação e ação de discípulos 
missionários;

•	 Preparar equipes em nível nacional para dirigir retiros espirituais, 
tendo como base Aparecida;

•	 Criar centros missionários em nível nacional. (no Brasil, a CNBB 
tem o Centro Cultural Missionário - CCM, com mais de 100 cursos 
já realizados).

Funções das Dioceses:

•	 “A Diocese, em todas as suas comunidades e estruturas, é chamada 
a ser comunidade missionária” (DAp 168) e, por tanto, o sujeito da 
missão.

•	 Revisar o plano pastoral à luz de Aparecida a fim de dar-lhe 
uma grande renovação missionária que contemple como sinal de 
maturidade, a missão ad gentes. A Missão Continental deve abrir as 
pessoas para ir além fronteiras;

•	 Criar uma comissão central que se encarregue de animar a missão 
diocesana;

•	 Elaborar os subsídios que considerem pertinentes para a formação 
de agentes de pastoral e evangelizadores para a realização do projeto 
missionário;

•	 Oferecer uma proposta de cursos de preparação e de Exercícios 
espirituais para os agentes de pastoral e evangelizadores em cada 
uma das etapas;

•	 Realizar um trabalho conjunto com as dioceses vizinhas, em nível de 
províncias eclesiásticas, com um sentido de comunhão eclesial.



93DICIEMBRE 2010

Funções do CELAM para a Missão Continental:

•	 Apoiar a preparação e seguimento da Missão Continental;

•	 Oferecer uma proposta de cursos de preparação e de exercícios 
espirituais para agentes de pastoral e evangelizadores em cada uma 
de suas etapas, em coordenação com o ITEPAL e o CEBIPAL;

•	 Dispor de uma equipe que possa ser convidada pelas Conferências 
Episcopais para a difusão dos conteúdos de Aparecida;

•	 Difundir subsídios existentes e elaborar outros dirigidos a cada um 
dos setores de agentes de pastoral e evangelizadores;

•	 Oferecer informações sobre as experiências missionárias que se 
levaram a cabo e que estão sendo realizadas no Continente, contando 
com o apoio do Observatório Pastoral;

•	 Elaborar os materiais catequéticos e litúrgicos para a missão que 
sejam comuns à Igreja da América Latina e do Caribe. 



Pedidos: Centro de Publicaciones del CELAM
Avenida Boyacá # 169D-75. San José de Bavaria

Teléfono: (571) 587 97 10 extensiones 1-562 y 1-307
Fax: (571) 587 97 12 - editora@celam.org

publicacionescelam@yahoo.es 
Bogotá, D.C. - Colombia

NUEVA COLECCIÓN: “ANIMACIÓN BÍBLICA”
El CELAM, junto con San Pablo, está lanzando una nueva colección para 
apoyar la animación bíblica de la Pastoral a fin de estimular el encuentro 
personal con Jesús y la fundamentación bíblica de toda acción pastoral.

Los primeros títulos son los siguientes:

LA ANIMACIÓN BÍBLICA  
DE LA PASTORAL
Su identidad y misión
Santiago Silva Retamales

Contenido:

1. La Sagrada Escritura en la vida de la Iglesia  
    llamada a evangelizar: historia y proyección
   • De la Dei Verbum a Aparecida
   • Pastoral de cristiandad y pastoral orgánica:  
      eclesiologías en sueño
2. La animación bíblica de la Pastoral y la sociedad  
    moderna
    • Escuela de interpretación, comunión y oración,  
       de evangelización inculturada 
3. Síntesis y líneas de acción

Peso 45 gramos           48 páginas           $ 5.000            USD 3.oo

DE LA PASTORAL BÍBLICA A LA  
ANIMACIÓN BÍBLICA DE LA PASTORAL

Gabriel Naranjo Salazar

Contenido:

1. La Biblia en América Latina antes del Concilio
2. La Pastoral bíblica en América Latina después  

del Concilio
3. Aparecida y el Sínodo de los Obispos

Peso 45 gramos      48 páginas     $ 5.000     USD 3.oo

Próxima aparición: 
Crecer con la lectura de la Biblia

Conferencia Nacional de Bispos de Brasil, CNBB

NOVEDAD



95DICIEMBRE 2010

Misión Continental  
en el Perú

La Misión Continental se da inicio en nuestro país, siguiendo 
el llamado del Señor de “Id por todo el mundo y predicad 
el evangelio (…) y haced que todos los pueblos sean mis 
discípulos”, y al mismo tiempo como fruto de la V Conferencia 

del Episcopado Latinoamericano - Aparecida (Brasil).

Esta misión, nos impulsa a ir al encuentro del otro y transmitir nuestra 
vivencia del encuentro con Cristo para que en Él todos tengan vida (Jn 
10,10) (DA 551).

Misión

La Iglesia, por naturaleza misionera, ha sido enviada, por Cristo, para 
anunciar el evangelio y hacer discípulos a todos los pueblos.

La Misión, no se limita a un programa o proyecto, sino que es compartir 
la experiencia del encuentro con Cristo, testimoniarlo y anunciarlo de 
persona a persona, de comunidad a comunidad, y de la Iglesia a todos 
los conf ines del mundo (cf. DA 145).

Visión

Alcanzar una comunidad de bautizados que viviendo su encuentro con 
Jesucristo, en una verdadera y continua actitud de conversión personal y 
comunitaria, busca la santidad. Una comunidad de discípulos misioneros, 
que evangelizan a los más alejados de la Iglesia, para llevarlos a Cristo Vida 
plena para todos los hombres.



96 BOLETÍN CELAM 330

Programa pastoral

I.	 Objetivo general

Tomar conciencia que todos los bautizados somos discípulos misioneros 
de Cristo que tenemos el compromiso de formarnos y crecer en 
comunión.

II.	 Objetivos específicos

1.	 Promover el conocimiento profundo de las experiencias, procesos y 
valores religiosos del pueblo de Dios, y la coherencia entre el testimonio 
de la caridad y la evangelización. (Nuestra reflexión acerca del camino 
de las Iglesias de América Latina y El Caribe, tiene lugar en medio de 
luces y sombras de nuestro tiempo... Hemos recibido dones inapreciables 
que nos ayudan a mirar la realidad como discípulos misioneros de Jesús) 
(DA 100).

2.	 Impulsar una clara y decidida opción por la formación en Cristo, en 
cada uno de nosotros y en todos los cristianos. (“Yo soy el Camino, la 
Verdad y la Vida”. Él es el verdadero camino hacia el padre, quién tanto 
amó al mundo que dio a su Hijo único, para que todo el que crea en Él, 
tenga vida eterna”...

	 La fe en Jesús como el Hijo del Padre es la puerta de entrada a la vida (DA 
101). (Se requieren también, equipos de formación convenientemente 
preparados que aseguren la eficacia del proceso mismo y que acompañen 
a las personas con pedagogías dinámicas, activas y abiertas...) (DA 
281).

3.	 Animar y fortalecer, el compromiso evangelizador y misionero, ad intra 
y ad extra, en Cristo, de modo que se exprese en todos los aspectos de 
la vida humana. (La Iglesia peregrinante es misionera por naturaleza, 
porque toma su origen de la misión del Hijo y del Espíritu Santo, según 
el designio del Padre. Por eso, el impulso misionero es fruto necesario 
de la vida que la Trinidad comunica a los discípulos” (DA 347). “Una de 
las condiciones para establecer una paz verdadera son la restauración 
de la justicia, reconciliación y el perdón.

	 De esta toma de conciencia nace la voluntad de transformar también las 
estructuras injustas ... ”. La Iglesia no tiene como tarea propia emprender 



97DICIEMBRE 2010

una batalla política, sin embargo, tampoco puede ni debe quedarse al 
margen de la lucha por la justicia”) (DA 546).

III. Líneas y acciones por objetivo

Primer objetivo específico

Líneas de acción

1.	 Conocer y estudiar la realidad de las jurisdicciones eclesiásticas del 
Perú: Clero, Vida Consagrada, Educación y Cultura, Movimientos y 
Asociaciones Laicales, nuevas comunidades o grupos y otros, con una 
matriz común para detectar las tendencias y sus causas.

2.	 Interpretar la realidad a partir de los resultados y de los estudios 
anteriores.

3.	 Formular y priorizar las líneas pastorales que pueden impulsar la Gran 
Misión.

Acciones

1.	 Elaborar un esquema que identifique las fortalezas, oportunidades, 
debilidades y amenazas de las diversas realidades eclesiales, incluyendo 
las investigaciones ya realizadas.

2.	 Encomendar una comisión que en espíritu de comunión y diálogo realice 
el trabajo del consolidado de los resultados y elabore las sugerencias o 
recomendaciones necesarias para el trabajo misionero.

Segundo objetivo específico

Líneas de acción

1.	 Promover el encuentro personal con y en Cristo. “No se comienza a ser 
Cristiano por una decisión ética o una gran idea, sino por el encuentro 
con un Acontecimiento, con una Persona, que da un nuevo horizonte 
a la vida, y con ello, una orientación decisiva” (DA 243).

2.	 Impulsar el proceso formativo en cada uno de nosotros y en todos 
los hermanos. (En el proceso de formación de discípulos misioneros, 
destacamos cinco aspectos fundamentales: a) 1er. Encuentro con 



98 BOLETÍN CELAM 330

Jesucristo, b) La Conversión, c) El Discipulado, d) La Comunión, e) La 
Misión (DA 278).

3.	 Fomentar el proceso de Comunión, entre todas las instancias eclesiales 
(“La vida en comunidad es esencial a la vocación cristiana, El discipulado 
y la misión siempre suponen la pertenencia a una comunidad”) (DA 
164). (“El diálogo interreligioso, además de su carácter teológico, tiene 
un especial significado en la construcción de la nueva humanidad”) (DA 
239).

Acciones

1.	 Encuentros diversos para la maduración en la capacidad de diálogo y 
en el proceso de comunión.

2.	 Comprometerse en las diversas acciones solidarias de la Iglesia 
(Colectas).

Tercer objetivo específico

Líneas de acción

1.	 Proponer, impulsar y acompañar el proceso de evangelización integral 
que nos propone Aparecida. (“Jesús el Buen Pastor quiere comunicarnos 
su vida y ponerse al servicio de la vida”) (DA 353).

2.	 Implementar y difundir las acciones evangelizadoras de la Iglesia a través 
de los MCS.

Acciones

1.	 Elaborar subsidios, desde las Áreas y Comisiones, para dar a conocer 
el Documento de Aparecida e impulsar los diversos pasos del proceso 
de la Gran Misión en el Perú.

2.	 Plantear el Kerigma como el primer paso en los procesos de formación 
en la Fe y en la Educación Religiosa Escolar.

3.	 Llegar a todos con la iniciación cristiana.

4.	 Evangelizar la cultura y todas las expresiones de la Misión.



99DICIEMBRE 2010

5.	 Apoyar el trabajo de evangelización de las Diócesis con equipos de 
formación.

6.	 Poner al servicio de todas las áreas los Medios de Comunicación 
existentes en la Iglesia del Perú.

IV. Agenda

Todo el camino propuesto tiene como referencia y marco el itinerario 
de discipulado que indica el mismo documento de Aparecida.

1.	 Que el anuncio de Jesús (Kerygma), sea el primer paso del proceso 
evangelizador y el hilo conductor del mismo, para favorecer el encuentro 
significativo con Cristo, de donde surja la fe y la conversión. Favorecer 
los espacios de tiempos y lugares para ello.

2.	 Plantear la vida cristiana como camino de discipulado: un conocimiento 
y amor creciente por el Señor Jesús, a partir de su Palabra. Para ello 
asumir la iniciación cristiana1 y la Catequesis permanente2 como el modo 
de formar una identidad cristiana madura.

3.	 Asumir la Espiritualidad de Comunión como fundamento de toda 
programación y como principio de toda iniciativa pastoral. Expresarla 
en las actitudes y en las diversas instancias de la Iglesia.

4.	 Hacer tomar conciencia al Pueblo de Dios que todo discipulado es 
Misionero (“Son las dos caras de una misma medalla”3, en el anuncio 
de Jesús y en el servicio, sobre todo a los necesitados4.

5.	 Contribuir con el proceso de transformación de nuestra patria, a luz del 
evangelio y la Doctrina Social de la Iglesia, particularmente en relación 

1	 Cf. DA 294 “Proponemos que el proceso catequístico formativo adoptado por la Iglesia para la iniciación 
cristiana sea asumido todo el Continente como la manera ordinaria e indispensable de introducir en 
la vida cristiana, y como la catequesis básica y fundamental”.

2	 DA 298: “Compete a cada Iglesia particular, con la ayuda de las Conferencias Episcopales, establecer 
un proceso Catequético, orgánico y progresivo, que se extienda por todo el arco de la vida, desde 
la infancia hasta la ancianidad”.

3	 DA 13.
4	 DA 278, e.



100 BOLETÍN CELAM 330

a la pobreza/inequidad, los derechos humanos, la ecología y la defensa 
de la vida.

6.	 “Impregnar de este espíritu misionero las estructuras eclesiales y los 
planes pastorales, dispuestos al proceso constante de renovación 
misionera”5.

Participantes

•	 Todos.

•	 La propia familia; la propia Comunidad; el trabajo; los amigos.

•	 Los que han abandonado la Iglesia.

•	 Los alejados del influjo del evangelio y los bautizados que no han 
tenido la experiencia del encuentro, los que no lo conocen y quienes 
aún no han experimentado el don de la fe.

•	 Las estructuras eclesiales y civiles.

Interlocutores prioritarios

•	 La familia. 

•	 Los adolescentes y jóvenes.

•	 Los agentes educativos.

•	 Los pobres y excluidos, los preferidos del Señor.

•	 Los constructores de la sociedad: los trabajadores, empresarios, 
líderes sociales, académicos, universitarios, políticos. 

•	 La pastoral de jóvenes universitarios y de jóvenes trabajadores.

•	 Los agentes pastorales laicos, los consagrados y consagradas, los 
ministros ordenados.

•	 Los católicos alejados de la Iglesia.

5	 DA 365 (cf. DA 365, 372).



101DICIEMBRE 2010

Comunicado conjunto 
de los Presidentes de las 
Conferencias Episcopales  
de Colombia, Ecuador,  
Perú y Venezuela

Para continuar el camino de reflexión y trabajo conjunto iniciado 
con nuestros encuentros de Bogotá, en septiembre de 2009, 
y en Quito, en abril del presente año, nos hemos reunido 
ayer y hoy en Caracas, los Presidentes de las Conferencias 

Episcopales de Colombia, Ecuador y Venezuela. Hemos contado en 
esta oportunidad con la muy grata presencia de Mons. Miguel Cabrejos 
Vidarte OFM, Arzobispo de Trujillo y Presidente de la Conferencia del 
Perú, quien, de ahora en adelante, se unirá a este esfuerzo de comunión 
entre nuestras Conferencias Episcopales.

2.	 Ha servido este encuentro para reconocer una vez más que los 
pueblos de nuestras naciones forman una misma familia de hermanos, 

1.	



102 BOLETÍN CELAM 330

caracterizada por una experiencia singular de proximidad, fraternidad 
y solidaridad, en el marco de una tradición cristiana. Junto a las otras 
naciones del Continente, nos sentimos llamados a construir una gran 
patria común, –unida no sólo por la misma geografía, historia y lengua–, 
sino, sobre todo, por la misma fe en Jesucristo, el Hijo de Dios vivo, 
que nos invita a vivir como discípulos y misioneros suyos.

3.	 En nuestro encuentro hemos tenido la oportunidad de compartir sobre 
la marcha de la Misión Continental, convocada en Aparecida, en cada 
uno de nuestros países. Con alegría comprobamos que esta experiencia 
misionera abre un nuevo horizonte evangelizador para la Iglesia en todo 
nuestro continente. Por medio de ella queremos ir al encuentro de 
todos los hombres y mujeres de nuestros pueblos, con el testimonio de 
la vida en Cristo. Hemos reiterado el compromiso que tenemos como 
Conferencias Episcopales de seguir brindando orientaciones pastorales 
en clave de misión para que todas las circunscripciones eclesiásticas de 
nuestros países se pongan en estado permanente de misión.

4.	 Hemos delineado algunas orientaciones comunes para la atención pastoral 
de aquellos fieles que por motivos políticos, sociales y económicos, han 
emigrado o se encuentran en condición de refugiados, en alguno de los 
países hermanos, especialmente en las zonas fronterizas.

5.	 La celebración de los Bicentenarios de la Independencia es una ocasión 
propicia para que la Iglesia haga memoria y agradezca a Dios por su 
aporte fundante a la formación de nuestros países y por su permanente 
servicio evangelizador, que ha sido y es factor decisivo en la fragua de 
nuestras culturas.

	 Renovamos nuestro compromiso con la marcha actual y futura de 
nuestras naciones en la perspectiva de un desarrollo integral y de un 
genuino humanismo cristiano. No dudamos en invitar a todos los fieles 
católicos a trabajar, junto a los hombres y mujeres de buena voluntad, 
para que reine la justicia, la libertad, la fraternidad y la paz en nuestros 
países. Exhortamos a nuestros gobernantes a seguir avanzando, por las 
vías del diálogo y del fortalecimiento de las relaciones diplomáticas y la 
mutua cooperación, en el proceso de integración de nuestros países, 
superando los pragmatismos y las pugnas ideológicas.

6.	 Entre las realidades que hoy viven nuestros pueblos, nos causan especial 
preocupación la extensión de la violencia y el desprecio de la vida 



103DICIEMBRE 2010

humana, manifestados en el auge de la delincuencia, la multiplicación de 
asesinatos, secuestros y actos de terrorismo. El narcotráfico y la lacra de 
la corrupción constituyen uno de los peores flagelos que sufren nuestros 
pueblos. Hacemos un llamado a las autoridades y a todas las instituciones 
a concertar esfuerzos para un decidido combate de estos males.

7.	 Ante esta realidad, renovamos nuestra fe en Jesucristo, plenitud de la 
vida, y convocamos a compartir el compromiso de hacer de nuestras 
comunidades centros de irradiación de la vida en Cristo, que contribuyan, 
desde la perspectiva del Reino de Dios, en las tareas de la dignificación 
humana, la liberación integral, la reconciliación y la inserción social, en 
la creación de estructuras que consoliden un orden social, económico 
y político en el que haya posibilidades para todos.

8.	 Aprovechamos esta ocasión para hacer llegar un mensaje de solidaridad a 
quienes en amplias regiones de nuestro continente se han visto afectados 
por las persistentes lluvias de las últimas semanas. La Iglesia, a través de 
sus instituciones caritativas, quiere hacer efectiva su compañía y ayuda 
a todas las víctimas de esta emergencia. Elevamos nuestra oración por 
quienes han perdido la vida y manifestamos nuestra cercanía, con una 
palabra de consuelo y de esperanza, a sus familiares y allegados.

9.	 En la proximidad de las fiestas de Navidad, en las que celebramos que 
la Palabra de Dios se hizo hombre y habitó entre nosotros para darnos 
a conocer al Padre, imploramos para todos los miembros del Pueblo 
de Dios en nuestros países, y en particular para quienes entregan su 
vida cada día en la acción evangelizadora, la bendición de Dios, y la 
protección maternal de la Santísima Virgen María.

Caracas, 1 de diciembre de 2010.

+ Rubén Salazar Gómez	 + Antonio Arregui Yarza

Arzobispo de Bogotá y	 Arzobispo de Guayaquil y
Presidente de la C. E. de Colombia	 Presidente de la C. E. de Ecuador

+ Miguel Cabrejos Vidarte, OFM	 + Ubaldo Santana Sequera, FMI
Arzobispo de Trujillo y	 Arzobispo de Maracaibo y
Presidente de la C. E. de Perú	 Presidente de la C. E. de Venezuela



104 BOLETÍN CELAM 330

Conferencia Episcopal Argentina

Comunicado 
2011: El año de la vida

El Santo Padre ha convocado a una vigilia de oración por la 
vida naciente, a realizarse el 27 de noviembre al comenzar 
el tiempo del Adviento, para agradecer al Señor que, con 
el don total de sí mismo, ha dado sentido y valor a toda 

vida humana y para invocar su protección sobre cada ser humano llamado 
a la existencia.

Como afirmamos en el documento “Hacia un Bicentenario en Justicia y 
Solidaridad”, cuando hablamos del don de la vida, regalo sagrado de Dios a 
los hombres, “nos referimos a la vida de cada persona en todas sus etapas, 
desde la concepción hasta la muerte natural”1 y en todas sus dimensiones: 
física, espiritual, familiar, social, política, religiosa, etc.

La persona humana, portadora de vida, es “necesariamente fundamento, 
causa y fin de todas las instituciones sociales”2 y es en este sentido que la 
Iglesia ha buscado siempre, en su accionar, la promoción de la dignidad 
de la persona y la protección de los derechos humanos como sustento 
imprescindible y constitutivo de todo orden social.

Por eso, como pastores y ciudadanos, queremos reafirmar, en este 
camino del Bicentenario y de modo especial durante el 2011, la necesidad 
imperiosa de priorizar en nuestra patria el derecho a la vida en todas sus 
manifestaciones, poniendo especial atención en los niños por nacer, como 
en nuestros hermanos que crecen en la pobreza y marginalidad.

1	 Hacia un Bicentenario en Justicia y Solidaridad, 3.
2	 Mater et Magistra 219.



105DICIEMBRE 2010

Estamos convencidos de que no podremos construir una Nación que 
nos incluya a todos si no prevalece en nuestro proyecto de país el derecho 
primario de toda persona sin excepción: el derecho a la vida desde la 
concepción, protegiendo la vida de la madre embarazada, y, potenciando el 
vínculo madre-hijo a fin de cuidar su calidad de vida hasta la muerte natural. 
Debemos encontrar caminos para cuidar la vida de la madre y del hijo por 
nacer, y así, salvar a los dos.

Alentamos, entonces, a todos los argentinos a realizar una opción 
sincera, madura y comprometida por la vida garantizando la protección 
de este derecho fundamental sin el cual no podremos edificar el país que 
anhelamos.

Comisión Ejecutiva de la  
Conferencia Episcopal Argentina

Buenos Aires 14 de octubre de 2010.



106 BOLETÍN CELAM 330

Conferencia Episcopal de Bolivia

Comunicado
“Leyes al servicio  
del bien común”

La Conferencia Episcopal Boliviana, aceptando la invitación del 
Gobierno a manifestar opiniones y aportar con criterios al 
proyecto de ley contra el racismo y la discriminación que se 
está gestando, desea recomendar el análisis de la propuesta, 

aportar a una reflexión crítica y positiva, y advertir sobre algunos riesgos 
que pueden resultar de su aprobación y aplicación, todo ello con miras a la 
construcción de una sociedad más justa, fraterna y solidaria.

Todo Estado democrático debe garantizar a sus habitantes el ejercicio 
pleno de sus derechos y la seguridad jurídica de que podrá expresar 
libremente sus opiniones, sin afectar los derechos de los demás, de que 
no será juzgado por hechos que no estén claramente determinados, ni 
perseguido sin justa causa. Esta condición permitirá una pacífica y armónica 
convivencia, necesaria para toda sociedad organizada.

La Iglesia por principio rechaza toda forma de discriminación y racismo, 
conductas que vulneran la libertad e igualdad de las personas, y fundamenta 
su compromiso en la ley natural universal y en los valores propios de nuestras 
culturas, porque somos hijos de Dios, creados a su imagen y semejanza y, 
por lo tanto, iguales en dignidad (cf. Gn 1, 26). El compromiso por una 
sociedad que supere formas de discriminación no puede anteponer los 
intereses de unos sobre otros, sino que debe buscar construir una sociedad 
donde “todos sean uno” en el respeto de la diversidad (cf. Jn 17, 21).

La forma en la cual ha sido planteado el contenido del proyecto de ley 
da lugar a un estado de inseguridad jurídica para las personas individuales 
y colectivas, que no cuentan con un parámetro claro de cuáles son las 



107DICIEMBRE 2010

conductas que serán calificadas y juzgadas como discriminatorias, base 
fundamental para regular la conducta de un pueblo. La capacidad de 
interpretación que se delega a las autoridades públicas deja abierta la 
posibilidad de innumerables vulneraciones de derechos y rompe la lógica 
jurídica de la seguridad que todo Estado de derecho debe brindar.

Si bien es cierto que es necesario luchar contra actitudes discriminatorias 
en nuestra sociedad, es importante garantizar que cualquier legislación 
al respecto sea compatible con los principios de pluralidad, libertad de 
pensamiento y libre expresión, promoviendo la educación en valores antes 
que la restricción de derechos y libertades fundamentales. Lo contrario 
supone la imposición de un pensamiento único y una sola visión de 
persona y sociedad que amenazan una sana convivencia social y el sistema 
democrático.

El proyecto que actualmente es objeto de debate legislativo corre el 
riesgo de judicializar la opinión pública, que es por definición libre expresión 
y discusión de los diferentes puntos de vista que conviven en una sociedad y 
cuya función es actuar como factor de equilibrio social, fundamentalmente 
con relación al poder constituido. Con la aprobación de esta ley desaparecerá 
el ejercicio democrático de este derecho.

Los alcances y consecuencias de la ley que se pretende poner en vigencia 
exigen que la misma pueda ser suficientemente difundida, socializada y 
consensuada, a través del debate social y abriéndose a los aportes de todas 
las organizaciones vivas de una sociedad. Una consideración parcial, acrítica 
y precipitada sólo generará malestar social y resistencia.

Como Iglesia católica llamamos a la ciudadanía a interesarse por el 
contenido, alcances y consecuencias de una ley que, si bien pretende 
aportar a la erradicación de prácticas discriminatorias en nuestra sociedad, 
tal como está redactada entraña también serios riesgos para el ejercicio de 
los derechos fundamentales de las personas e instituciones sociales.

Secretaria General de la

Conferencia Episcopal Boliviana

La Paz, 27 de septiembre de 2010



108 BOLETÍN CELAM 330

Conferencia Episcopal de Chile

Mensaje al término  
de la 100ª Asamblea Plenaria

“Esperamos con constancia” (Rm 8,25)

Los Obispos de la Conferencia Episcopal de Chile, nos hemos 
reunido para reavivar nuestra esperanza y para leer los signos 
de vida que Dios suscita en medio de nuestro pueblo y de 
nuestra Iglesia, atentos a la realidad y deseos de nuestra 

Patria.

	 Un grupo representativo de Obispos eméritos, de presbíteros, de laicos 
y laicas, de consagrados y consagradas y de diáconos permanentes, nos 

1.	



109DICIEMBRE 2010

han acompañado, aportando el don de su propia vocación y experiencia 
eclesial. Juntos hemos buscado leer en los signos de los tiempos la 
presencia salvadora de Cristo Jesús, fuente de vida abundante y meta 
de nuestra historia. Por Él, “esperamos con constancia” porque Él es 
“la esperanza que no defrauda” (Rm 8,25; 5,5). Damos gracias a Dios 
por lo que compartimos en espíritu de comunión y participación.

2.	 En esta ocasión, hemos levantado nuestra mirada al Padre Dios, 
escuchado la voz de los hermanos, y puesto nombre a los signos de 
esperanza que alientan nuestro caminar eclesial y nacional:

•	 La fuerza espiritual compartida para superar el dolor, las pérdidas 
de vida, la destrucción de viviendas y lugares de trabajo, las pruebas 
que ocasionó y sigue ocasionando el terremoto;

•	 la alegría con la que se ha celebrado el bicentenario que ha llevado al 
agradecimiento a Dios y a recordar que no sólo tenemos un glorioso 
pasado que recordar, sino también una gran historia por construir; 

•	 la fe de los 33 mineros y la fuerza inteligente y sostenida de quienes, 
junto con ellos, han escrito una gesta inolvidable y un germen de 
mucha generosidad;

•	 los deseos de participación justa y de integración del pueblo Mapuche 
y de otros pueblos originarios en la vida y quehacer de nuestra 
patria.

	 Gracias a Dios no faltan grandes y pequeños signos de esperanza que 
nos alientan en el caminar de todos los días.

3.	 Como comunidad de discípulos de Jesucristo queremos aportar a la 
construcción de Chile la gracia de la esperanza, conscientes de que:

•	 No hay esperanza sin compromiso con la verdad y con la honestidad 
de la escucha y el diálogo entre personas diversas. Cada chileno y 
chilena tiene algo que enseñar y algo que aprender. Sólo aprendiendo 
hay futuro. Sin búsqueda de la verdad no hay esperanza, sino victoria 
de unos sobre otros; sólo quedan vencedores y vencidos. Sin escucha 
y diálogo, es imposible un proyecto compartido y corresponsable 
que proyecte al futuro anhelado.



110 BOLETÍN CELAM 330

•	 No hay esperanza sin intentar entender lo que le pasa al otro, en 
particular a aquellos que reciben la peor parte de la vida en nuestra 
tierra, los peores sueldos, los peores ejemplos, las esperas más largas 
en los consultorios, los peores niveles de educación, las mayores 
soledades y las mayores dificultades para hallar trabajo, techo y pan 
sobre la mesa. La esperanza hunde su consistencia en la justicia y en 
la búsqueda del bien de todos.

•	 Nuestro gran deseo es convertirnos en testigos de la esperanza. 
Queremos contagiar esperanza a quienes nos gobiernan, a los 
transformadores sociales, a los educadores, a los trabajadores, a los 
pobres, a los jóvenes y los ancianos. Una esperanza que nos haga 
emprendedores de vida y de solidaridad y nos permita superar el 
desaliento y la frustración; una esperanza que es también virtud 
probada y que lleva a esperar contra toda esperanza (Rm 4,18).

4.	 Como discípulos misioneros de Jesucristo, queremos que la esperanza 
se convierta en un punto de partida de una etapa nueva de la historia 
de Chile. Muy distinto va a ser nuestro presente y nuestro futuro si lo 
emprendemos y lo vivimos teniendo a Jesús por protagonista, si somos 
conducidos por hombres y mujeres de esperanza y si alimentamos, con 
ella, la lámpara de nuestro diario caminar. También queremos celebrar la 
esperanza derramada en nuestros corazones por el Espíritu Santo: ello 
supone pedir perdón por la desesperanza vivida y sembrada; agradecer 
la esperanza que nos mueve a hacer más y mejor, a suplicar aumento de 
gracia y de consuelo, y a experimentar la alegría de otear el horizonte 
con los ojos de Jesús.

	 A eso estamos invitados en el Adviento que se acerca. La liturgia de 
este tiempo llevará a descubrir que la esperanza pone en nuestras vidas, 
felicidad, fidelidad y fecundidad, y a pedir al Padre Dios fortaleza en la 
fe, constancia en el amor y seguridad en la esperanza.

5.	 Con María, la Virgen Santa, cantamos y pedimos que mantenga el ritmo 
de nuestra espera. Ella lo hace al darnos al Esperado de los tiempos y al 
regalarnos su presencia maternal. Con Ella llegaremos lejos, hasta donde 
la esperanza nos lleve. Su visita al país en la hermosa imagen bendecida 
por el Papa Benedicto nos ha colmado de gozo; sus hijos la hemos 
descubierto como causa de nuestra esperanza y Madre del Consuelo. 



111DICIEMBRE 2010

Nuestra historia nos enseña que nada comienza o recomienza sin su 
presencia: Reina y Madre de misericordia, nos muestra y ofrece a Jesús, 
el fruto bendito de su vientre, nuestro Redentor y Señor.

Como en la celebración de la Misa por Chile, en Maipú, seguiremos 
unidos a todos ustedes en el Corazón de Jesús y de María. 

Los Obispos de la Conferencia Episcopal de Chile

Punta de Tralca, 19 de noviembre de 2010.



112 BOLETÍN CELAM 330

Conferencia Episcopal  
de Costa Rica 

Mensaje con relación al conflicto 
Nicaragua - Costa Rica

Los Obispos de la Conferencia Episcopal de Costa Rica, como 
pastores del Pueblo de Dios, obedientes al llamado del 
Señor: “Bienaventurados los pacíficos, porque ellos serán 
llamados hijos de Dios”1, manifestamos nuestra preocupación 

ante los recientes hechos dados en la frontera común entre Costa Rica y 
Nicaragua:

Nuestros pueblos, vecinos y hermanos, comparten, además de una 
frontera, toda una historia; de hecho, son muchos los vínculos y anhelos 
comunes que unen a estas dos naciones.

En las últimas semanas, hemos vivido el surgimiento de una creciente 
tensión en las relaciones entre ambas naciones debido al dragado del 
Río San Juan y la presencia de tropas militares nicaragüenses en la Isla  
Calero.

Dicho conflicto motivó al Gobierno de Costa Rica a recurrir a las 
instancias hemisféricas para procurar una solución, mediante la vía 
diplomática.

Como es público, el Consejo Permanente de la Organización de Estados 
Americanos (OEA), aprobó una resolución, por mayoría, en la que pide a 
ambos gobiernos “retomar de inmediato las conversaciones sobre aspectos 
relacionados con la demarcación de la línea fronteriza realizados hasta la 

1	 Mateo 5,9.



113DICIEMBRE 2010

fecha, conforme a los tratados y laudos existentes” y, al mismo tiempo: “con 
el fin de generar un clima propicio para el diálogo entre ambas naciones, 
evitar la presencia de fuerzas armadas o de seguridad en el área donde su 
presencia podría generar tensión”2.

Ante esta difícil situación, nosotros obispos, instamos al Gobierno de la 
República a continuar el derrotero marcado por nuestra tradición civilista 
a saber, la búsqueda incesante de la resolución de los conflictos por las 
vías diplomáticas, del diálogo y del respeto al derecho internacional el cual, 
supone, el reconocimiento de los mutuos derechos y el cumplimiento de 
los respectivos deberes de los Estados involucrados3.

Así mismo, hacemos un llamado al pueblo costarricense a unirnos en 
torno a nuestros valores más profundos como lo son: la paz, la civilidad, 
la fraternidad y el respeto a la vida pues, “la violencia jamás ha hecho otra 
cosa que destruir, no edificar; encender las pasiones, no calmarlas; acumular 
odio y escombros, no hacer fraternizar a los contendientes…”4.

A los miles de hermanos nicaragüenses que se han acogido a nuestra 
hospitalidad, les llamamos a seguir colaborando, fraternalmente, en la 
consecución del bien común para los habitantes de nuestra Nación.

Reconociéndonos discípulos de Jesucristo, Príncipe de la Paz5, exhorta-
mos a todos los fieles cristianos, y a todas las personas de buena voluntad, 
a elevar su ferviente oración al Señor que “es nuestra Paz y que hizo de 
los pueblos uno”6; para que los gobernantes, movidos por la justicia y la 
verdad, alcancen los acuerdos necesarios para poner fin a este conflicto 
y reestablezcan las cordiales relaciones a las que nuestros pueblos están 
llamados.

2	 Resolución del Consejo Permanente de la OEA sobre la situación en la zona limítrofe de Costa Rica 
y Nicaragua, 13 de noviembre de 2010.

3	 Juan XXIII, Carta Encíclica Pacem in Terris Sobre la paz entre todos los pueblos que ha de fundarse 
en la verdad, la justicia, el amor y la libertad. 11 de abril de 1963, Nº 91.

4	 Pío XII, alocución a los trabajadores italianos en la fiesta de Pentecostés, 13 de junio de 1943: AAS35 
(1943).

5	 Is 9,6.
6	 Cf. Ef 2,14-17.



114 BOLETÍN CELAM 330

Que la Santísima Virgen María, “Madre Inmaculada y Reina de los 
Ángeles”, proteja con su maternal intercesión a nuestros pueblos y fortalezca 
los vínculos de caridad y de fraternal comprensión.

Dado en San José, el día 15 de noviembre de 2010.

Mons. Hugo Barrantes Ureña	 Mons. Ángel San Casimiro Fernández

Arzobispo Metropolitano de San José	 Obispo de Alajuela
Presidente de la Conferencia 	 Presidente de la 
Episcopal de Costa Rica	 Comisión de Pastoral Social-Caritas



115DICIEMBRE 2010

Conferencia Episcopal 
Ecuatoriana

Comunicado 
“Reconciliación y diálogo”

En cumplimiento de nuestra tarea de pastores, los Obispos 
del Ecuador, en el contexto de nuestra Asamblea Plenaria 
semestral, sentimos la urgencia de reforzar la declaración 
que hicimos en su día ante los graves acontecimientos del 

30 de septiembre último, desencadenados por tensiones y conflictos que 
hemos venido sufriendo en los ámbitos sociales y políticos.

Lamentamos los disturbios y violencias, con el saldo doloroso de 
pérdida de vidas humanas, de heridos y de familias destrozadas. Así como 
también el choque entre hermanos, la fractura social y la inestabilidad 
política creada.



116 BOLETÍN CELAM 330

No puede justif icarse la insubordinación y el irrespeto al orden 
constitucional, así como tampoco la agresión al Señor Presidente de la 
República. Al contrario, creemos que es preciso promover y respetar 
siempre la legalidad democrática, las instituciones y, muy principalmente, 
la vida y los derechos de todas las personas. El manejo de las crisis y, en 
general, del accionar político reclaman por parte de todos actuaciones 
serenas y prudentes.

De cara al futuro de la Patria, hay que reflexionar, ante Dios Nuestro 
Señor, sobre algunos valores y actitudes que hoy se vuelven más 
necesarios.

Ante todo, queremos comprometernos con una búsqueda sincera de 
la reconciliación y de la fraternidad, del diálogo abierto y constructivo y de 
una cultura de la legalidad, sobre la base de nuestras tradiciones cristianas 
y humanistas.

Nos parece fundamental en estos momentos el respeto de la 
institucionalidad democrática por parte de todos los ciudadanos y de los 
mismos Poderes del Estado. La democracia adquiere vigencia no sólo por el 
ejercicio del voto sino, muy principalmente, por la necesaria participación 
y concertación de los diversos agentes sociales. Ello permitirá superar una 
relación de confrontación y de violencia y promover, al mismo tiempo, 
una participación ciudadana crítica y responsable, sin clientelismos ni 
exclusiones.

Acogemos el anhelo de nuestro pueblo a favor de una Patria grande en 
la que todos se sientan debidamente acogidos y valorados. Esto nos exige 
seguir trabajando por erradicar la inequidad y pobreza, como requisito 
indispensable para la paz social.

Esto implica también superar la inseguridad jurídica y ciudadana, 
promover el empleo y la inversión productiva y asegurar especialmente a 
las jóvenes generaciones la esperanza de una vida más plena.

Todo esto, según el llamado de los Obispos Latinoamericanos en 
Aparecida, nunca será posible sin la presencia y el compromiso, en los 
ámbitos políticos, comunicativos y universitarios, de líderes coherentes con 
sus convicciones éticas y religiosas.



117DICIEMBRE 2010

Con la intercesión de la Virgen Santísima, el Dios de la Paz bendiga 
nuestra Patria.

Quito, octubre 21 de 2010.

+ Antonio Arregui Yarza	 + Ángel Polivio Sánchez Loaiza

Arzobispo de Guayaquil	 Obispo de Guaranda
Presidente de la Conferencia	 Secretario General de la
Episcopal Ecuatoriana	 Conferencia Episcopal Ecuatoriana



118 BOLETÍN CELAM 330

Conferencia Episcopal  
de Guatemala

Mensaje de la Comisión 
Nacional de Salud

La Comisión Nacional de Salud de la Conferencia Episcopal de 
Guatemala, integrada por las 15 Pastorales de Salud a nivel 
nacional de las Arquidiócesis, Diócesis, Vicariatos Apostólicos 
y Prelatura y por 3 organizaciones basadas en la fe, ante 

los últimos acontecimientos dados a conocer a través de los medios de 
comunicación social y que atentan contra la dignidad humana y la salud 
del pueblo de Dios en nuestro país, ante la opinión pública nacional e 
internacional

Manifiesta

1.	 Su repudio e indignación ante los escalofriantes experimentos de 
Médicos estadounidenses, autorizados por las autoridades sanitarias 
de aquel país, y aparentemente con el conocimiento de las autoridades 
sanitarias del nuestro, entre 1946 y 1948 con personas guatemaltecas 
entre las que se mencionan niños y niñas del Orfanatorio, pacientes 
del Manicomio, reclusos de las cárceles, soldados de un cuartel 
general y mujeres trabajadoras del sexo. No importa el número de 
personas utilizadas para realizar tales experimentos. Estas acciones 
deben ser condenadas, investigadas y deducir las responsabilidades 
correspondientes, ya que atentan contra la vida, y el respeto a la dignidad  
humana.

2.	 También rechazamos categóricamente el que se haya aprobado en el 
Congreso de la República la Ley para la Maternidad Saludable (Decreto 
32-2010 publicado en el diario Oficial el jueves 7 de octubre de 2010), que 
destina según el artículo 25 de dicha Ley, aproximadamente 70 millones 



119DICIEMBRE 2010

de quetzales anuales, no a la mejora de calidad y cercanía de servicios 
para mujeres embarazadas, sino para la compra de anticonceptivos.

3.	 Manifestamos también nuestra inconformidad por el hecho de que en 
el Proyecto de Presupuesto 2011 del Ejecutivo enviado al Congreso 
de la República se recorten fondos al ya precario presupuesto estatal, 
destinado a la atención de la salud de la población guatemalteca, 
poniendo en riesgo el funcionamiento de programas de atención y por 
consiguiente la vida de seres humanos.

Exigimos

1.	 A las autoridades de Guatemala y Estados Unidos la inmediata 
integración de una comisión conjunta, con personalidades que garanticen 
la transparencia de dicha investigación, para que se conozca la verdad 
de fondo.

2.	 Exigimos que esta comisión extienda su investigación desde los años en 
mención hasta la fecha, investigando las repercusiones que puedan tener 
en las mujeres guatemaltecas el uso indiscriminado, y sin una adecuada 
consejería, de los medicamentos, así llamados anticonceptivos, cuando 
en realidad en su mayoría son abortivos. Utilizados principalmente por 
agencias e instituciones con financiamiento de los Estados Unidos (AID, 
UNFPA, PASMO, APROFAM), así como de otros servicios e insumos 
procedentes de Estados Unidos y otros países con iguales fines.

3.	 Solicitamos que se cree una instancia de análisis y discusión para 
buscar los consensos necesarios para el impulso y aprobación de 
leyes en beneficio de la población de Guatemala, como por ejemplo 
la mencionada ley de Maternidad Saludable y la iniciativa de ley 4216 
del Congreso de la República que está pendiente de dictamen de la 
Comisión de Salud del legislativo y que hace referencia a una Cobertura 
Universal y Financiamiento de la Salud. Dichas iniciativas son necesarias 
y deberían ser analizadas por los actores de salud para que su espíritu 
represente las necesidades de la población guatemalteca y no intereses 
particulares, gremiales, empresariales o de partidos políticos.

4.	 Revisión de directrices éticas y control social en las investigaciones de 
los laboratorios (multinacionales) de medicamentos.



120 BOLETÍN CELAM 330

Afirmamos

•	 Que la dignidad de la persona no se atribuye, se reconoce; no se 
otorga, se respeta. Está escrita en lo profundo de todo ser humano y 
no depende de su estado de desarrollo, de su salud, de sus cualidades 
y capacidades, ni siquiera de sus comportamientos. Todo ser humano, 
cualquiera que sea su estado y condición, es una unidad inseparable, 
cuerpo y espíritu, abierto a la trascendencia.

•	 Nuestro deber moral y ético, como Iglesia católica, de alzar la voz de 
los marginados y olvidados en defensa de sus derechos fundamentales 
a una vida digna y a la salud que se garantizan en la Constitución de 
la República y tratados internacionales.

•	 Que las cuestiones éticas suscitadas por los rápidos avances de la 
ciencia y sus aplicaciones tecnológicas deben ser examinadas con el 
debido respeto por la dignidad de la persona humana y el respeto a 
sus derechos fundamentales. Ética y ciencia necesitan caminar juntas 
e iluminarse recíprocamente para perfeccionar la vida y respetar 
mejor la dignidad del ser humano.

•	 Nuestra total disposición para poder entablar un diálogo directo y 
franco en defensa de la vida con las autoridades sanitarias del país y 
organizaciones de la sociedad civil que redunden en beneficios para 
la salud de la población guatemalteca.

En representación de la Comisión Nacional de Salud,

Mons. Gabriel Peñate Rodríguez	C arolina de Magalhaes

Obispo Vicario Apostólico de Izabal	 Secretaria Ejecutiva
Presidente de la Comisión Nacional de Salud	 Comisión Nacional de Salud	

Guatemala-ciudad, 21 de octubre de 2010.



121DICIEMBRE 2010

Conferencia Episcopal Mexicana

Mensaje de los Obispos  
al pueblo de México en su  
XC Asamblea Plenaria

“Vayan y hagan discípulos a todos los pueblos” (Mt 28,19)
“Que cada uno se fije cómo va construyendo” (1 Co 3,1 O)

Los obispos de la Iglesia católica que peregrina en México 
saludamos a los fieles católicos y a todas las personas de 
buena voluntad que esperan de la Iglesia una palabra y una 
presencia que alimente la esperanza. Deseamos que Cristo les 

acompañe en su caminar de cada día y los transforme en comprometidos 
constructores de la reconciliación y de la paz.

Nos hemos reunido en Asamblea Plenaria para compartir las variadas 
experiencias de la Misión Continental permanente en nuestras diócesis 
y descubrir los caminos del Espíritu para dinamizarla en sus procesos y 
estrategias. Hemos vivido esta Asamblea en un ambiente de encuentro 
orante, reflexivo, fraterno y de serena esperanza. Cada vez que nos 
reunimos, revivimos la experiencia de los Apóstoles cuando, venidos de 
todas las iglesias, buscaban juntos respuestas que exigían los retos nuevos 
de la misión que su Señor les había encomendado. Al igual que ellos, 
nuestro principal motivo es anunciar, celebrar y vivir el estilo de Jesucristo, 
muerto y resucitado, en las actuales y retadoras circunstancias de nuestro  
tiempo.

El año 2010, en ocasión del bicentenario de la Independencia y del 
centenario de la Revolución, nos ha dado la oportunidad de repensar la 
definición de nuestra identidad y el compromiso permanente de ser libres 
y justos, en una sociedad que vive una profunda crisis cultural que cimbra 



122 BOLETÍN CELAM 330

sus cimientos y pone en cuestión su futuro. Así lo hemos expresado en la 
carta “Conmemorar nuestra historia desde la Fe para comprometernos 
hoy en nuestra Patria” y en la exhortación “Que en Cristo nuestra Paz, 
México tenga vida digna”. Seguimos afirmando nuestro compromiso de ser 
servidores de la reconciliación y de la paz.

En esta Asamblea nos hemos preguntado qué desafíos piden, de nuestra 
parte, una palabra iluminadora y una presencia comprometida. Hemos 
reflexionado sobre la necesidad de que el Evangelio incida en la nueva cultura, 
caracterizada por la reducción del ser humano a objeto de consumo y la 
ausencia de aspiraciones humanizadoras y trascendentes. Con la confianza 
puesta en el Señor de la historia, nos comprometemos a asumir los desafíos 
pastorales de la nueva cultura.

Como los apóstoles, que fueron requeridos a dar soluciones rápidas y 
eficientes ante problemas de su tiempo, nosotros, sus sucesores, seguimos 
proclamando a Jesucristo, vivo en su Iglesia por la palabra, los sacramentos 
y la caridad. Él es nuestro tesoro y la razón de ser de nuestra misión. Jesús 
es el camino que nos permite descubrir la verdad sobre el hombre y su 
futuro. Donde se planta bien el Evangelio nace el hombre nuevo capaz de 
edificar una nueva sociedad.

La primera invitación que Jesús hace a toda persona que ha vivido el 
encuentro con Él, es la de ser su discípulo, seguirlo y formar parte activa, 
comprometida y corresponsable en su comunidad (cf. Jn 1,39). Como dice 
la Iglesia en Aparecida, en su mensaje final: “¡Nuestra mayor alegría es ser 
discípulos suyos! Él nos llama a cada uno por nuestro nombre, conociendo 
a fondo nuestra historia (cf. Jn 10,3), para convivir con Él y enviamos a 
continuar su misión (cf. Mc 3,14-15)”.

La Iglesia está llamada a repensar profundamente y relanzar con mayor 
fidelidad y audacia su misión en las nuevas circunstancias (cf. DA 11). Ante 
los nuevos retos, retomamos el llamado a ser misioneros de la esperanza, 
iluminados por la fuerza del Espíritu Santo en un nuevo Pentecostés, que 
nos da confianza y seguridad para vencer los miedos, temores y dificultades 
de nuestro tiempo. Asumimos con renovado entusiasmo ser discípulos 
misioneros, viviendo y compartiendo el tesoro más preciado que es Cristo 
y su buena nueva de salvación. De igual modo, reafirmamos el compromiso 
de ser animadores de los procesos y estrategias de la misión permanente 
para que sea efectiva en cada una de las diócesis de nuestro país.



123DICIEMBRE 2010

Les invitamos a vivir este tiempo de la Iglesia como tiempo del Espíritu 
Santo, Señor y dador de vida. Fijemos nuestra mirada en Jesucristo y 
reafirmémonos como discípulos y misioneros del amor de Cristo en estos 
tiempos, también de grandes oportunidades, para evangelizar la cultura 
emergente. Dejémonos atraer con renovado asombro por el Dios revelado 
por Jesucristo. Nuestro testimonio más valioso es la fe que tenemos en 
Dios amor. Que esta fe-amor-esperanza se refleje en cada bautizado, en 
el modo de ser Iglesia en el mundo y en la renovación de las estructuras 
pastorales.

En la Iglesia de Jesús, todos somos responsables de la misión que 
se nos ha encomendado y cada uno participamos en ella con diferentes 
ministerios, carismas y servicios. Por ello, invitamos a nuestros sacerdotes, 
vida consagrada y laicos a ser corresponsables en la tarea de fortalecer los 
procesos de una Iglesia en estado de misión permanente. Con el testimonio 
de la unidad animaremos a nuestras comunidades a asumir el discipulado 
misionero y a ser coherentes en la vida personal, familiar y social.

Los obispos estamos comprometidos a ser artífices de la comunión, 
viviéndola con nuestro presbiterio y nuestro pueblo. Todos somos 
requeridos a superar una pastoral basada en la repetición de acciones y en 
la improvisación; a implementar una pastoral creativa y audaz; a organizar 
las prioridades de nuestras diócesis y a cultivar una espiritualidad profética 
y de comunión. Es necesario, para ello, formamos como discípulos y formar 
a todo el Pueblo de Dios para cumplir con responsabilidad y audacia estas 
tareas.

Que santa María de Guadalupe, modelo de discípula misionera de los 
tiempos nuevos, nos guíe y acompañe con su testimonio de fidelidad y 
servicio.

Por los Obispos de México

+ Carlos Aguiar Retes	 + Víctor René Rodríguez Gómez

Arzobispo de Tlalnepantla	 Obispo Auxiliar de Texcoco
Presidente de la CEM	 Secretario General de la CEM



124 BOLETÍN CELAM 330

Conferencia Episcopal  
de Nicaragua

Mensaje al término de la 
Asamblea Ordinaria Anual

A nuestros Sacerdotes, Religiosos (as), agentes de pastoral, pueblo 
católico, hermanos en la fe cristiana, nicaragüenses, hombres y 
mujeres de buena voluntad:

Gracia y paz

1.	 Al concluir los trabajos de nuestra Asamblea Ordinaria Anual del 2010, 
los Obispos de la Conferencia Episcopal de Nicaragua deseamos hacer 
llegar a todos la bendición de Dios a través del apostólico saludo bíblico 

de “gracia y paz” (cf. Rm 1,7; 1Co 1,3; 
Ef 1,2; Ga 1,3; 1Ts 1,1), conscientes de 
que sólo la “gracia”, el amor de Dios 
gratuito y salvador, y la “paz”, que 
es reconciliación de los hombres con 
Dios y de los hombres entre sí, llenan 
de sentido la existencia de cada ser 
humano y posibilitan una convivencia 
humana basada en la caridad y la 
justicia.

2.	 A pocos días de que el Santo Padre Benedicto XVI ha publicado la 
Exhortación Apostólica Verbum Domini, sobre la Palabra de Dios en 
la vida y la misión de la Iglesia, nos presentamos ante ustedes como 
“servidores de la Palabra” (Lc 1,2), protegidos y alimentados con ella 
como en un regazo materno (cf. Pastores Gregis, 15). Al dirigirles este 
mensaje, queremos ser eco de la Palabra de Dios que hemos acogido 



125DICIEMBRE 2010

y meditado, pues nos mueve la profunda convicción de creyentes y de 
pastores de que 

no podemos guardar para nosotros las palabras de vida eterna que 
hemos recibido en el encuentro con Jesucristo: son para todos, para 
cada hombre (…). Nos corresponde a nosotros la responsabilidad 
de transmitir lo que, a su vez, hemos recibido por gracia (Verbum 
Domini, 91).

El Magisterio Social de la Iglesia

3.	 Dando continuidad a nuestro mensaje del 23 de abril de este año, 
reiteramos que la Iglesia no ofrece soluciones técnicas y no instituye 
ni propone sistemas o modelos de organización social (cf. Sollicitudo 
rei socialis, 41), pues no corresponde a la misión que Cristo le ha 
encomendado. La Iglesia posee la competencia que le viene de la 
sabiduría de vida y del mensaje liberador del Evangelio de Cristo, y 
es desde él que para la Iglesia “derivan funciones, luces y energías que 
pueden servir para establecer y consolidar la comunidad humana según 
la ley divina” (Gaudium et Spes, 42).

4.	 Aún sabiendo que no puede emprender la empresa política de realizar 
la sociedad más justa posible, ni sustituir al Estado, la Iglesia tampoco 
desea quedarse al margen de la búsqueda y la construcción de la justicia 
y de la paz, iluminando y abriendo la inteligencia y estimulando fuerzas 
espirituales que llevan a abrir la voluntad a las exigencias del bien y 
la verdad (cf. Deus Caritas est, 28). La palabra de la Iglesia en materia 
social y política no es, pues, una intrusión abusiva, sino un servicio a la 
formación de las conciencias en la política. La Iglesia tiene el derecho 
de ser para el hombre maestra de la verdad de fe; no sólo de la verdad 
del dogma, sino también de la verdad moral que brota de la misma 
naturaleza humana y del Evangelio (cf. Dignitatis humanae, 14; Veritatis 
Splendor, 27.64.110).

Situación actual del país

5.	 Desde la publicación de nuestro mensaje de abril pasado la realidad 
social y política de Nicaragua lamentablemente no ha mejorado, antes 



126 BOLETÍN CELAM 330

bien algunas de las situaciones a las que nos referíamos continúan 
agravándose. La “ley” sigue siendo paradójicamente un mecanismo 
para legitimar abusos y hacer pasar por legal lo que es ilegal; el 
“derecho” parece ser cada vez más un instrumento para legalizar en 
modo artificioso las estructuras de poder y las ambiciones personales; 
el “Estado” da la impresión de ser un entramado de instituciones al 
servicio de intereses particulares y de grupo. Toda esta situación tiene 
graves repercusiones para el desarrollo económico del país, la solución 
sostenida de los grandes problemas sociales y la gobernabilidad estable 
a largo plazo.

6.	 El momento que vive el país se vuelve aún más complejo dado que los 
grupos y partidos existentes no logran interpretar los anhelos de gran 
parte de la población y colaborar constructiva y responsablemente en la 
dinámica de la democracia. Es normal que en una sociedad democrática 
como la nuestra existan partidos y grupos con ideologías e intereses 
específicos, sin embargo “los partidos políticos han de promover todo lo 
que, a juicio suyo, se requiera para el bien común; pero en ningún caso 
traten de anteponer sus propios intereses al bien común” (Gaudium et 
Spes, 75). 

7.	 Exhortamos a toda la clase política del país para que personas y 
grupos abran su corazón y su mente hacia las grandes aspiraciones 
de la mayoría de nuestro pueblo, que vean de cerca sus sufrimientos, 
entiendan su lenguaje y su modo de pensar y aprecien sus criterios 
valorativos y sus prioridades existenciales. El pueblo de Nicaragua 
anhela una sociedad nueva, donde se viva sin ningún tipo de temor, 
donde las instituciones estatales estén realmente al servicio del bien 
común y en donde la actividad política se vea liberada de toda sombra 
de corrupción, que es una de las peores deformaciones del sistema 
democrático (cf. Sollicitudo rei socialis, 42). Para ello los políticos deben 
superar viejos esquemas que han dañado al país, permitiendo a un grupo 
de privilegiados decidir el destino de todos; deben renunciar a seguir 
concibiendo la política como medio para obtener privilegios sociales y 
ventajas económicas, y abrirse progresivamente a los grandes valores 
evangélicos (caridad, modestia, generosidad, humildad, honestidad, 
etc.) que favorecen la práctica de la política con espíritu de servicio (cf. 
Christif ideles laici, 42). Para la realización de estas aspiraciones es decisiva 
la función de los medios de comunicación social, a quienes exhortamos 



127DICIEMBRE 2010

para colaborar en el logro de la verdadera reconciliación entre los  
nicaragüenses.

8.	 Junto a todo el pueblo nicaragüense afirmamos la absoluta soberanía de 
Nicaragua sobre el Río San Juan como algo indiscutible e innegociable 
para el país. Esperamos que este conflicto se resuelva en el menor tiempo 
posible por las vías del diálogo, los cauces diplomáticos y el respeto 
al derecho internacional. Sin embargo nos preocupa que la reciente 
crisis surgida en torno al tema distraiga la atención del gobierno y de 
los ciudadanos y nos lleve a ignorar y no afrontar los graves problemas 
internos de la nación. Los grandes problemas socio-económicos, la crisis 
institucional no resuelta y el reto de un año electoral a las puertas, nos 
exigen a todos atención y responsabilidad para colaborar, cada uno 
desde sus propias posibilidades, sin minimizar la situación y sin caer en 
la resignación, en la búsqueda de caminos de solución para tan graves 
dificultades que afectan el presente y el futuro del país.

Un año de oración por Nicaragua

9.	 Estamos convencidos de que, dada la complejidad de la situación del 
país y la gran rapidez con que cambian los escenarios políticos, es el 
momento de hacer una clara opción por la oración. Proclamamos para 
toda la Iglesia el año 2011 como un “Año de oración por Nicaragua”. 
En su debido momento daremos mayores indicaciones prácticas sobre 
ello. No podemos ignorar que para los cristianos la oración es el primer 
aporte y la mayor contribución que podemos hacer en la transformación 
de la historia. Cuando oramos no invocamos soluciones mágicas, no lo 
hacemos para sentirnos libres de compromisos y responsabilidades, sino 
porque estamos convencidos de que la historia no es sólo el escenario 
en que actúan las voluntades humanas sino el ámbito en que Dios 
hace llegar su Reino de caridad, justicia y paz. Con razón Jesús nos ha 
enseñado a pedir: “venga a nosotros tu Reino”. Por eso cuando oramos 
permitimos misteriosamente que la fuerza del Señor Resucitado fecunde 
y cambie la historia, nos hacemos eco de las aspiraciones de paz y justicia 
de todo nuestro pueblo y sobre todo tomamos conciencia de nuestra 
propia responsabilidad en el cambio social. Por todo ello, exhortamos 
a todo el pueblo católico a acoger nuestro llamado a vivir personal y 
comunitariamente el próximo año 2011 como “Año de oración por 
Nicaragua”.



128 BOLETÍN CELAM 330

Conclusión

10.	Como ya hemos venido anunciando en los últimos meses, nos sentimos 
agradecidos con el Señor y llenos de gozo de poder celebrar en el año 
2013 el primer centenario de la erección de la Provincia Eclesiástica de 
Nicaragua, que congrega a las distintas diócesis de nuestro país en una 
estructura que fomenta continuamente entre ellas y entre sus Obispos 
recíprocas relaciones de fe y de colaboración pastoral (cf. Codex iuris 
canonici, 431). Por lo que invitamos al pueblo católico de Nicaragua 
a que nos acompañen con su presencia y sus oraciones en la misa de 
inauguración de los tres años de preparación de este acontecimiento 
que tendremos en la santa iglesia catedral de León el 2 de diciembre 
del presente año.

11.	 Con este mensaje no hemos pretendido abordar todos los tópicos 
de la realidad eclesial y nacional. Por ello deseamos mantenernos en 
actitud de discernimiento orante frente a la realidad nacional y los 
próximos desarrollos de la política del país, “examinándolo todo” a 
la luz del Espíritu de Dios (cf. 1Ts 5,20-21) y en comunión con todo 
nuestro pueblo creyente. De este modo podremos continuar ejerciendo 
nuestro ministerio pastoral al servicio de la construcción de un país 
más humano y solidario, más desarrollado y democrático. Que María, 
La Purísima, “madre de la Palabra encarnada” (Deus Caritas est, 41) 
y madre y reina de Nicaragua, interceda por el presente y futuro de 
nuestra patria, por cada uno de los nicaragüenses y sus familias y ayude 
a nuestra Iglesia a imitarla a Ella, “tanto en la actitud de escucha orante 
como en la generosidad del compromiso en la misión y el anuncio”  
(Verbum Domini, 28).

Dado en San Marcos, a los 17 días del mes de noviembre del año 2010.

+Mons. Leopoldo José Brenes S.	 +Mons. Juan Abelardo Mata 
G.	 Arzobispo Metropolitano de Nicaragua	 Obispo de Estelí
Presidente de la CEN	 Vicepresidente de la CEN



129DICIEMBRE 2010

+Mons. Sócrates René Sándigo J.	 +Mons. David Zywiec S., Ofm. Cap.
Obispo de Juigalpa		  Obispo auxiliar del  
Secretario General de la CEN	 Vicariato Apostólico de Bluef ields
		  Ecónomo General de la CEN

+ Mons. Silvio José Báez, OCD	 +Mons. Jorge Solórzano Pérez

Obispo Auxiliar de Managua	 Obispo de Granada
					     Administrador Apostólico de Matagalpa 

+Mons. Pablo Schmitz S. Ofm Cap.	 +Mons. Carlos Enrique Herrera G.
Obispo del Vicariato		 Obispo de Jinotega
Apostólico de Bluef ields

+Mons. Bosco Vivas Robelo

Obispo de León



130 BOLETÍN CELAM 330

Conferencia Episcopal de Paraguay

Comunicado de la 189ª 
Asamblea Plenaria Ordinaria

Exhortación para cuidar la calidad moral  
y ética de las leyes que afectan a la vida  

y a la familia

Introducción

Reunidos en nuestra última Asamblea Plenaria Ordinaria del 
año, los Obispos del Paraguay expresamos nuestras reflexiones 
y afirmaciones sobre algunos proyectos de leyes que están 
siendo presentados en el Poder Legislativo de la Nación.

Estos proyectos buscan legislar sobre realidades centrales de la vida 
humana como: la salud sexual, reproductiva y Materno Perinatal, la lucha 
contra toda forma de discriminación, contra la violencia hacia la mujer, la 
paternidad y maternidad responsable, la implementación de una educación 
sexual integral, la ley de la Juventud y modificaciones en la ley del divorcio. 
La legislación en este ámbito debe buscar ante todo favorecer el desarrollo 
integral y sustentable de nuestro pueblo, ayudando a todos los habitantes 
de nuestro país a lograr una mejor convivencia y una vida más digna.

Para que eso sea posible, las citadas leyes deben asumir, entre otras 
cosas:

Valor de la vida

Reafirmamos la defensa de la vida desde la concepción hasta la muerte 
natural tal como está consignada en nuestra carta magna.



131DICIEMBRE 2010

Es necesaria una adecuada escala de valores que sitúe a la vida como 
el primer y fundamental valor, sustento de todos los demás valores. Las 
leyes deben favorecer siempre la vida, y brindar todas las condiciones para 
el desarrollo pleno del ser humano.

El Papa Benedicto XVI afirma claramente que no puede existir un 
verdadero desarrollo social y una ética social, si se disocian de la ética 
personal y de la defensa de la vida de cada ser humano.

Claridad en la visión antropológica

Vivimos en una sociedad pluricultural que exige un diálogo intercultural 
basado en la búsqueda de la dignificación humana por medio del amor y 
la verdad.

Reconocemos la existencia de diversas visiones antropológicas que se 
pueden enriquecer en mutua interrelación. Lastimosamente hay algunas 
propuestas que pretenden edificarse sin el reconocimiento explícito de los 
valores trascendentes humano-cristianos, con el riesgo de reducir la visión y 
el concepto del ser humano a un dato meramente de construcción cultural 
permitiendo su sometimiento y la manipulación.



132 BOLETÍN CELAM 330

Por ello, es necesario que este tipo de legislación, presuponga un 
concepto antropológico, para mantenerse fiel a la identidad que ha forjado 
del ser paraguayo y el de sus familias. Las leyes deben expresar y destacar 
de forma clara, sin ambigüedades, la riqueza del sentido de la vida, así 
como promover y fomentar la educación dentro de la cual se manifiesta 
la sexualidad humana en sus dimensiones físicas, psicológicas y espirituales 
del ser varón y mujer.

Solo desde estos planteamientos antropológicos, en diálogo intercultural, 
es posible el desarrollo de leyes que busquen una educación para la 
auténtica madurez del ser humano, permitiéndole desarrollar el sentido 
de responsabilidad de sus actos, y prepararles para asumir una paternidad 
y maternidad responsables.

El valor y la misión de la familia

La defensa y la protección del desarrollo de la familia, es un deber del 
Estado, porque ella es la base de la sociedad y contribuye a la estabilidad 
de la convivencia social. La familia por medio del matrimonio, está llamada 
a cumplir una misión específica en la sociedad y ocupa un lugar esencial, 
por lo que se la debe promover, apreciar e impulsar. Para ello, el Estado 
debe proveerla de medios para que pueda cumplir, de forma más eficaz, 
su función de primera formadora de los hijos.

El Estado, sólo de forma subsidiaria y en diálogo con las familias, tiene 
que ayudar a las mismas en esta función. Ella es fundamental para garantizar 
el proceso de madurez humana siendo la primera escuela de aprendizaje 
del valor de la propia identidad y del sentido de la vida.

Reconocemos las dificultades y limitaciones que tienen nuestras familias, 
lo que nos lleva a comprometernos con ellas en la superación de las mismas, 
sosteniendo su identidad, su dignidad y el respeto al derecho a la vida frente 
a los intentos de menoscabar el ideal de familia de nuestro pueblo.

Responsabilidades inalienables de los padres

Por lo tanto, en las leyes relacionadas con la familia y la educación deben 
colaborar los legisladores con los padres y las madres para que asuman 
plena y responsablemente su maternidad y paternidad, concientizándolos 



133DICIEMBRE 2010

de la necesidad impostergable de involucrarse en la vida cotidiana de sus 
hijos, acompañándoles y orientándoles oportunamente en todo momento y 
situación. Ninguna institución debería sustituir el rol educador fundamental 
de la familia. Sin la participación activa de las mismas, no hay educación plena.

En el contexto social actual, en que cada vez se necesitan más habilidades, 
conocimientos y adiestramientos para la inserción activa en la sociedad, los 
padres tienen el derecho de la tutela efectiva de sus hijos hasta la mayoría 
de edad, es decir, hasta los 18 años de edad. La autoridad de los padres es 
fundamental en una etapa tan delicada como la adolescencia, en que ellos 
buscan y forjan su propia identidad.

Creemos conveniente acompañar al pueblo y en especial a la juventud 
paraguaya, integralmente en sus necesidades reales, no solamente 
presentando supuestas soluciones, que luego generan complicaciones 
más serias y traumáticas. Los padres tienen el derecho de expresar su 
preocupación sobre todo proyecto de ley cuyo contenido sea ambiguo o 
capaz de lesionar la integridad, el respeto y la coherencia de los valores 
familiares reconocidos en la Constitución Nacional.



134 BOLETÍN CELAM 330

Exhortamos a todos los legisladores, especialmente a los de fe cristiana, 
a analizar las leyes con criterios firmes y a discernir las mismas, guiados por 
los principios éticos y morales que recogen los valores universales y que 
tienen como centro la dignidad de la persona humana. Les pedimos que 
en sus acciones siempre busquen el bien común y el beneficio de todos. 
En definitiva, les alentamos a que sean fermento del Reino de Dios en el 
delicado ámbito en el que les cabe desempeñarse como políticos.

Así también, emitieron en otro documento un comunicado sobre 
algunas recomendaciones con respecto a las elecciones municipales del  
domingo.

Votar es un derecho y una responsabilidad

La participación, clave para el proceso de construcción 
de la democracia

Ante los comicios municipales, que se celebrarán el próximo 7 de 
noviembre, los Obispos del Paraguay realizamos las siguientes reflexiones.

El voto es un derecho y un deber de todo ciudadano. Es una valiosa 
conquista de la cultura cívica; contiene, implícitamente, el prerrequisito de 
que el ciudadano se informe y se instruya sobre la importancia y el valor 
del acto de concurrir a las urnas a expresar sus preferencias electorales. El 
voto debe ser el resultado de una opción libre y fundada del ciudadano, 
consciente de sus deberes cívicos. El proceso democrático de un país se 
construye y fortalece con la participación activa y constructiva de los actores 
que lo conforman.

Hoy más que nunca, nuestro país requiere de la participación de 
todos los sectores, en este proceso de construcción democrática. Las 
elecciones municipales serán una oportunidad magnífica que no se debe 
desaprovechar. La participación ciudadana en los procesos de elección no 
constituye una mera formalidad que se realiza como rutina sino que, por el 
contrario, representa la esencia y la justificación del sistema democrático. 
Sin la masiva participación de la gente, la democracia carece de sentido 
porque las autoridades electas pasan a representar a una elite y no a la  
mayoría.



135DICIEMBRE 2010

Recomendaciones generales

A los electores

Es necesario que cada ciudadano, antes de decidir su voto, realice lo 
siguiente:

A.	 Analizar objetivamente el perfil de cada candidato.

B.	 Conocer los principios y valores de cada candidato.

C.	 Valorar la trayectoria política y la labor en la función pública.

D.	 Evaluar el equipo de trabajo.

E.	 Estudiar las propuestas o programas que pretenden ejecutar desde la 
función pública.

Se deben rechazar los viejos vicios como el soborno, la aceptación de 
dinero que pretenda comprar la conciencia y los votos en los comicios 
municipales, porque no condice con la práctica democrática y la construcción 
de una ciudadanía responsable. 

A los candidatos

A los candidatos, especialmente a los cristianos, pedimos que tengan 
en cuenta la siguiente exhortación: 

Quienes son o pueden llegar a ser capaces de ejercer este arte tan difícil 
y tan noble que es la política, prepárense para ella y procuren ejercitarla 
con olvido del propio interés y de toda ganancia venal. Luchen con 
integridad moral y con prudencia contra la injusticia y la opresión, contra 
la intolerancia y el absolutismo de un solo hombre o de un solo partido 
político; conságrense con sinceridad y rectitud, más aún, con caridad y 
fortaleza política, al servicio de todos (Concilio Vaticano II, Gaudium et 
Spes nº 75).

Los comicios municipales del próximo domingo, constituyen una 
excelente oportunidad para dirigir correctamente el rumbo de nuestras 
comunidades, forjando una sociedad más justa, equitativa y solidaria en 
el devenir histórico de nuestra amada Nación. Con mucha confianza 
en nosotros mismos, en nuestra capacidad de decidir correctamente, 



136 BOLETÍN CELAM 330

concurramos todos a las urnas para elegir a los mejores hombres y mujeres 
que nuestras comunidades necesitan.

Pedimos la bendición de Dios, bajo la intercesión de nuestra Madre La 
Virgen de los milagros de Caacupé y de San Roque González y compañeros 
mártires.

Los Obispos del Paraguay

Asunción, 04 de noviembre de 2010

Informes: Instituto Teológico-Pastoral para América Latina - ITEPAL
Avenida Boyacá No. 169D-75 / A.A. 253 353

Tels: (57-1) 667.0050 - 6670110 - 6670120
Fax: (57-1) 6776521 / itepal@celam.org

Bogotá D.C. - Colombia

revista

medellín
Teología y Pastoral para América Latina
Revista Trimestral Fundada en 1975

•América Latina: US$ 60,oo •Asia y África: S$ 65,oo
•Europa, Estados Unidos y Canadá: US$ 75,oo

Forma de pago: enviar en carta certificada cheque en dólares sobre  
banco en los Estados Unidos a nombre de CELAM

•Colombia: $50.000,oo
Cuenta 01713043-6 de AV Villas - Grupo AVAL

Forma de pago: Enviar en carta certificada cheque a nombre de CELAM, o 
consignar en cualquiera de las cuentas a nivel nacional. Una vez realizada 
la consignación, se puede enviar por fax el comprobante con los datos del 

suscriptor, al (571) 6776521 y 6121929



137DICIEMBRE 2010

Conferencia Episcopal Uruguaya

Mensaje con motivo  
del Bicentenario del Proceso 
de Emancipación Oriental

A todos los fieles católicos y a todo el pueblo oriental:	  
 
¡Gracia y paz con ustedes!

1.	 En 2011 celebramos en el Uruguay el Bicentenario del Proceso de 
Emancipación Oriental. Recordamos los principales hechos de 1811: Grito 
de Asencio, Batalla de Las Piedras, Éxodo del Pueblo Oriental. De esta 
forma asumimos juntos la memoria de nuestro pasado, a fin de hacer 
crecer la unión y el afecto social de nuestro pueblo en el presente, y 
responsabilizarnos de nuestra marcha hacia el futuro.

2.	 Hace doscientos años, la Banda Oriental era una provincia del imperio 
español, de contornos no del todo definidos. Entonces comenzó 
nuestro pueblo a configurar su identidad, expresando su autonomía y 
reconociendo como líder a uno de los suyos: José Artigas.

3.	 Así se iniciaba el difícil camino que llevaría finalmente a la conformación 
de una nación independiente, hermana entre las Repúblicas de América 
Latina, patria de quienes nos reconocemos en el añejo nombre de 
“orientales” y en el más moderno de “uruguayos”.

4.	 Como creyentes reconocemos la Providencia de Dios, Señor de la 
Historia, en los avatares de los acontecimientos vividos. Son éstos ocasión 
de dar gracias a Dios e invocar su ayuda, de reconocer errores, pedir 
perdón y buscar nuevos caminos.



138 BOLETÍN CELAM 330

5.	 Los hombres y mujeres que participaron en el proceso de emancipación 
eran en su inmensa mayoría católicos. La visión que tenían acerca del 
hombre y su existencia, de los pueblos y sus derechos, de la vida y 
de la muerte, estaba profundamente iluminada por la fe católica y su 
cultura, con diversos enfoques y diferentes aportes ideológicos. La 
Iglesia, tanto en sus fieles laicos como en sus sacerdotes, formó parte 
activa del proceso de forja de nuestro pueblo desde el principio de su 
constitución en el período colonial, durante la gesta emancipadora y a 
lo largo de los dos siglos siguientes.

6.	 Hoy como ayer, la Iglesia con todos sus miembros, participa activamente 
en la construcción de la Patria.

7.	 Creemos que la mirada al pasado es ocasión para reafirmar nuestra 
identidad nacional, considerar el patrimonio que nuestro pueblo 
ha construido en estos doscientos años, rescatar nuestros más 
auténticos valores fundacionales y discernir, junto con todos nuestros 
conciudadanos, cómo seguir construyendo nuestra historia en la verdad, 
la justicia, la libertad y el amor.

8.	 Nos animan las palabras de Juan Pablo II en la multitudinaria Misa 
celebrada en Tres Cruces, el 1 de abril de 1987: “Vuestra patria nació 
católica. Sus próceres se valieron del consejo de preclaros sacerdotes 
que alentaron los primeros pasos de la nación uruguaya con la enseñanza 
de Cristo y de su Iglesia, y la encomendaron a la protección de la Virgen 
de los Treinta y Tres. El Uruguay de hoy encontrará los caminos de la 
verdadera reconciliación y del desarrollo integral que tanto ansía, si no 
aparta los ojos de Cristo, Príncipe de la Paz y Rey del universo”.

9.	 Desde Florida, unidos a los peregrinos, invocamos para todo nuestro 
pueblo la protección de nuestra “Capitana y Guía”, Santa María, la 
Virgen de los Treinta y Tres.

14 de noviembre de 2010

Los Obispos del Uruguay



139DICIEMBRE 2010

Conferencia Episcopal  
de Venezuela

Comunicado en la XLI Asamblea 
Extraordinaria Plenaria

“Caminemos a la luz del Señor”

Reunidos en Asamblea Extraordinaria, los Arzobispos y 
Obispos de Venezuela queremos hacer llegar a toda la familia 
venezolana, nuestro saludo y bendición. Siendo nuestra 
última reunión plenaria del año y acercándose los tiempos de 

Adviento y Navidad queremos compartir los esperanzadores mensajes 
de paz que acompañan el nacimiento de Nuestro Señor Jesucristo 
y su presencia en 
e l  mundo como 
manifestación visible 
del amor de Dios.

2.	 Los invitamos a leer 
con detenimiento, 
de manera personal, 
f a m i l i a r  o  e n 
asamblea de oración, 
los textos bíblicos 
del Adviento y la 
Navidad, tales como 
el capítulo 2 del Profeta Isaías quien nos invita a elevar nuestra mirada a 
Dios que salva, a convertirnos, cambiar de mentalidad, forma de vida y 
de actuar, abrirnos a la reconciliación y la fraternidad. Este es el camino 
adecuado para construir el mundo feliz que todos anhelamos. Debemos 

1.	



140 BOLETÍN CELAM 330

emplear los recursos para el progreso no para la destrucción, adiestrar 
a los niños y jóvenes para el trabajo productivo no para la guerra, forjar 
de las espadas arados para una convivencia fraterna.

3.	 En este espíritu, compartimos la alegría y el éxito logrado por nuestros 
hermanos chilenos en el rescate de los 33 mineros atrapados en una 
mina. Su feliz reencuentro constituye una lección para el mundo entero 
de lo que puede la unión de esfuerzos, el respeto a la vida, la lucha 
mancomunada para poner los recursos de la ciencia y la tecnología al 
servicio de la persona humana. Al mismo tiempo, es una alerta para 
que se asuman las responsabilidades y se creen condiciones adecuadas 
para el trabajo humano. Allí estuvo presente, además, como lo señalaron 
muchos, la fe y la esperanza en el Señor de la vida, que eleva los espíritus 
y los alienta con el mandamiento supremo del amor a Dios y a los seres 
humanos.

4.	  Concluido el proceso electoral del 26 de septiembre, estimamos que 
llega la hora de establecer puentes y ampliar caminos de reconciliación 
y de paz. La comprobación de que el país está dividido en dos, 
con el peligro real de mantenerse de espaldas un grupo contra el 
otro, nos obliga a hacer de este momento histórico un camino de 
entendimiento. Es la hora del reencuentro. Los venezolanos tenemos 
que sentirnos sujetos activos, atendidos y acompañados en las angustias y  
esperanzas.

5.	 El gran protagonista y el auténtico ganador ha sido el pueblo venezolano, 
que ha participado masivamente en la jornada electoral. Esto es un claro 
indicio de su anhelo de buscar soluciones a los problemas sociales por 
caminos de mutuo respeto, de diálogo y de solidaridad sin exclusiones. 
El pueblo está cansado de conflictividades, odios, violencias destructoras 
sin sentido, promesas incumplidas. Lo que el pueblo quiere y reclama es 
que se le escuche y atienda, que se le dé solución concertada, pacífica y 
consensual a sus problemas concretos, a sus reales necesidades y a sus 
legítimos anhelos.

6.	 De quienes han sido elegido diputados se espera que promuevan un 
modelo de país que supere la polarización y el enfrentamiento. Estamos 
ante el reto de asumir un proyecto democrático común que favorezca 



141DICIEMBRE 2010

una cultura política de cooperación mutua y no de eliminación del 
adversario.

7.	 Un campo de encuentro es el de la solución de la problemática 
educativa y universitaria. Los defectos o vicios que puedan existir 
deben ser denunciados y corregidos pero consideramos de justicia 
la lucha emprendida por los universitarios en sus reivindicaciones 
salariales y por un presupuesto adecuado a fin de cumplir con una 
educación de calidad. La democracia se consolida en la pluralidad y el 
respeto. No se puede desmantelar la herencia acumulada a lo largo de 
muchas décadas o imponer una dirección ideológica única. Un genuino 
humanismo debe exaltar la libertad y la responsabilidad, apoyar la 
pluralidad para encontrar afanosamente la verdad compartida por la  
mayoiría. 

8.	 Se habla de un nuevo Código Orgánico Penal. Es un instrumento 
necesario en cualquier sociedad y después de la Constitución, es un 
instrumento jurídico fundamental. La importancia y trascendencia de los 
temas que debe contener este instrumento exigen una amplia consulta y 
un gran consenso. Este cuerpo legal debe tener un sentido pedagógico, 
promover la cultura de la vida y el respeto de los unos para con los 
otros y no alimentar la exclusión. 

9.	 Tener mejor calidad de vida y favorecer la convivencia ciudadana no 
se logra con abrir la puerta para legalizar, despenalizar o criminalizar 
acciones o situaciones que encierran un menosprecio a la vida como 
el aborto, la eutanasia, el secuestro. Los derechos de la gente tocan a 
la racionalidad y al discernimiento. Invitamos a releer la Encíclica “El 
Evangelio de la Vida” de Juan Pablo II, publicada hace quince años pues 
sigue teniendo vigencia hoy día.

10.	Se están cumpliendo diez años del inicio del Concilio Plenario de 
Venezuela. En sus documentos se nos presenta un proyecto pastoral 
de la Iglesia como pueblo de Dios, que anima a la participación y 
la corresponsabilidad de los bautizados. El Concilio desafía hacer 
de las diócesis, parroquias, colegios, universidades, movimientos 
apostólicos, espacios de diálogo, de discusión, de crecimiento y de  
comunión.



142 BOLETÍN CELAM 330

11.	 Que el Señor en el tiempo de Adviento y Navidad despierte en nosotros 
el deseo de prepararnos a la venida de Cristo con la práctica de las 
obras de misericordia, que en estos momentos en Venezuela pasan por 
el diálogo y el entendimiento entre todos, para que, podamos entrar al 
Reino de los cielos. Con nuestra bendición.

Los Arzobispos y Obispos de Venezuela

Caracas, 21 de octubre de 2010.



143DICIEMBRE 2010

Nombramientos de 
los Señores Obispos 
Latinoamericanos

3 de septiembre al 24 de noviembre de 2010

Argentina

Excmo. Monseñor
Damián Santiago Bitar 
Obispo de Oberá
26 de octubre

Excmo. Monseñor
Juan Alberto Puiggari
Arzobispo de Paraná
4 de noviembre

Bolivia

Excmo. Monseñor
Roberto Bordi, O.F.M.
Obispo Auxiliar del Vicariato Apostólico  
de El Beni
6 de noviembre

Brasil

Dom
Odelir José Magri, M.C.C.J.
Obispo de Sobral
11 de octubre

Dom
Dirceu Vegini
Obispo de Foz do Iguaçu
20 de octubre

Dom
Pedro Brito Guimarães
Arzobispo de Palmas
20 de octubre

Dom
Jaime Spengler, O.F.M.
Obispo Auxiliar de Porto Alegre
10 de noviembre

Dom
João Mamede Filho, O.F.M.Conv.
Obispo de Umuarama
24 de noviembre

Dom
Pedro Cunha Cruz
Obispo Auxiliar de São Sebastião  
do Rio de Janeiro
24 de noviembre

Dom
Nelson Francelino Ferreira
Obispo Auxiliar de São Sebastião  
do Rio de Janeiro
24 de noviembre



144 BOLETÍN CELAM 330

Dom
Paulo César Costa
Obispo Auxiliar de São Sebastião  
do Rio de Janeiro
24 de noviembre

Colombia

Excmo. Monseñor
Gonzalo Restrepo Restrepo
Arzobispo de Manizales

Excmo. Monseñor
José Alejandro Castaño Arbeláez, O.A.R.
Obispo de Cartago
21 de octubre

Excmo. Monseñor
Jaime Muñoz Pedroza 
Obispo de Arauca
22 de octubre

Excmo. Monseñor
Luis Antonio Nova Rocha
Obispo de Facatativá
13 de noviembre

Excmo. Monseñor
Jairo Jaramillo Monsalve
Arzobispo de Barranquilla
13 de noviembre

Ecuador

Excmo. Monseñor
Fausto Gabriel Trávez Trávez, O.F.M.
Arzobispo de Quito
11 de septiembre

Guatemala

Excmo. Monseñor
Oscar Julio Vian Morales, S.D.B.
Arzobispo de Guatemala
2 de octubre

Honduras

Excmo. Monseñor
José Bonello, O.F.M.
Obispo coadjutor de Juticalpa
22 de noviembre

Puerto Rico

Excmo. Monseñor
Daniel Fernández Torres
Obispo de Arecibo
24 de septiembre

Uruguay

Excmo. Monseñor
Jaime Rafael Fuentes
Obispo de Minas
16 de octubre



145DICIEMBRE 2010

Nuevas Directivas de la 
Conferencia Episcopal  
de Chile

En el marco de la 100ª Asamblea Plenaria de la CECh, que se 
celebra en Punta de Tralca, se renovaron el Comité Permanente 
y otros organismos del Episcopado.

El arzobispo de Concepción, Mons. Ricardo Ezzati Andrello, fue elegido 
por un período de tres años como Presidente de la Conferencia Episcopal 
de Chile (CECh). Mons. Ezzati reemplaza a Mons. Alejandro Goic Karmelic, 
obispo de Rancagua, quien ejerció el cargo en los últimos dos períodos, y que 
en esta oportunidad ha sido elegido como Vicepresidente de la CECh.

Comité Permanente de la CECh

Además de Mons. Ricardo Ezzati en su condición de Presidente, y 
de Mons. Goic como Vicepresidente, fue elegido como miembro del 
Comité Permanente de la Conferencia Episcopal el obispo de Valparaíso, 
Mons. Gonzalo Duarte García de Cortázar, quien ocupaba hasta hoy la 
Vicepresidencia. 

Forman parte también del Comité Permanente, por derecho propio en 
su calidad de arzobispo de Santiago, el Cardenal Francisco Javier Errázuriz 
Ossa, y el Secretario General, cuyo cargo no se renueva en esta oportunidad, 
y que actualmente ejerce Mons. Santiago Silva Retamales, obispo auxiliar 
de Valparaíso.

Como miembros sustitutos del Comité Permanente fueron elegidos 
Mons. Horacio Valenzuela, obispo de Talca, como primer sustituto; Mons. 
Cristián Caro, arzobispo de Puerto Montt, como segundo sustituto; y Mons. 
Pablo Lizama, arzobispo de Antofagasta, como tercer sustituto.



146 BOLETÍN CELAM 330

El Comité Permanente de la CECh es un órgano de servicio que se 
preocupa de llevar a ejecución las determinaciones de la Asamblea Plenaria. 
Entre otras funciones, le corresponde, durante el receso de la Asamblea, 
tomar las decisiones y hacer las declaraciones que requiera la misión de la 
Iglesia en el ámbito nacional según el curso de la realidad, siempre que se 
trate de asuntos o casos que no se haya reservado la Asamblea. Sesiona en 
forma periódica, habitualmente una vez al mes.

Comisión Pastoral

En esta oportunidad, también correspondió elegir a los miembros 
de la Comisión Pastoral (COP) de la CECh. Este organismo, coordinado 
por el obispo Secretario General, dirige colegiadamente los organismos 
nacionales de pastoral siguiendo las orientaciones de la Asamblea Plenaria y 
del Comité Permanente, al servicio de las diócesis. La COP conduce además 
el funcionamiento de las cinco áreas pastorales del Episcopado, y cada uno 
de los obispos miembros preside una de esas áreas.

Los obispos que han sido elegidos miembros de la Comisión Pastoral 
para el período 2010-2012 son los siguientes:

•	 Mons. Marco Antonio Órdenes, obispo de Iquique, Presidente del 
Área Eclesial

•	 Mons. Ignacio Ducasse Medina, obispo de Valdivia, Presidente del 
Área Agentes Evangelizadores

•	 Mons. Manuel Camilo Vial Risopatrón, obispo de Temuco, Presidente 
del Área Pastoral Social - Caritas

•	 Mons. Héctor Vargas Bastidas, obispo de Arica, Presidente del Área 
Educación; y

•	 Mons. Cristián Contreras Villarroel, obispo auxiliar de Santiago, 
Presidente del Área Pastoral de Comunicaciones

Otras Comisiones Episcopales

En la 100ª Plenaria también fueron elegidos los siguientes obispos como 
integrantes de las comisiones episcopales que se indica:



147DICIEMBRE 2010

Comisión Doctrinal

•	 Mons. Fernando Chomali Garib, obispo auxiliar de Santiago, 
Presidente

•	 Mons. Andrés Arteaga Manieu, obispo auxiliar de Santiago

•	 Mons. Felipe Bacarreza Rodríguez, obispo de Santa María de Los 
Ángeles

Comisión de Seminarios 

•	 Mons. René Rebolledo Salinas, obispo de Osorno

•	 Mons. Horacio Valenzuela Abarca, obispo de Talca

•	 Mons. Ignacio Ducasse Medina, obispo de Valdivia

Comisión de Administración

Presidente: Mons. Santiago Silva Retamales, obispo auxiliar de Valparaíso, 
Secretario General de la CECh.

Miembros:

•	 Mons. Manuel Camilo Vial Risopatrón, obispo de Temuco

•	 Mons. Tomislav Koljatic Maroevic, obispo de Linares

•	 Mons. Juan Ignacio González, obispo de San Bernardo

Comisión de Relaciones con CONFERRE  
(Conferencia de Religiosas y Religiosos de Chile)

•	 Mons. Bernardo Bastres Florence, obispo de Punta Arenas

•	 Mons. Guillermo Vera Soto, obispo de Calama

•	 Mons. Andrés Arteaga Manieu, obispo auxiliar de Santiago



148 BOLETÍN CELAM 330

Obispo Delegado ante el CELAM

Corresponde a Mons. Santiago Silva Retamales, obispo auxiliar de 
Valparaíso, en su calidad de Secretario General de la CECh, representar a 
la Conferencia ante el Consejo Episcopal Latinoamericano (CELAM). Como 
Delegado Suplente ante el CELAM fue reelegido Mons. Cristián Contreras 
Villarroel, obispo auxiliar de Santiago.

Punta de Tralca, 19 de noviembre de 2010.


